Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

ANALISIS ESTETIKA DAN SIMBOLISME HIASAN ISLAM
DI MASJID TENGKU MAHKOTA TENGKU HASSANAL,
UNIVERSITI ISLAM PAHANG SULTAN AHMAD SHAH

(TMTHIAS)

Aisyah Suaida binti Mohammad Hizam'

Mohamad Azizie Nordin®

!Jabatan Multimedia Kreatif dan Komputeran (JMKK), UnIPSAS 25150, Pahang, Malaysia
(Email: aisyahsuaida@unipsas.edu.my)

2Jabatan Multimedia Kreatif dan Komputeran (JMKK), UnIPSAS 25150, Pahang, Malaysia
(Email: azizie@unipsas.edu.my)

Abstrak

Makalah ini pada dasarnya menyuguhkan percikan-percikan kenisbian spektrum tatanan
simbolis dan jenis motif yang kini bermuara dan mengacu di Masjid Tengku Mahkota
Tengku Hassanal (TMTHIAS) serta mencoretkan bagaimana elemen ini menyajikan unsur
keestetikaan yang mencerminkan nilai-nilai, norma-norma, hukum-hakam, gagasan-
gagasan dan fungsi-fungsi dalam ranah Islam yang masuk ke “ladang hati manusia”.
Pernyataan masalah kajian ini berpusat pada kekurangan penelitian yang menghuraikan
secara sistematik fungsi motif geometri, flora dan kaligrafi dalam membentuk identiti
estetika masjid kontemporari. Objektif kajian adalah mengenal pasti motif utama,
menjelaskan fungsinya dalam tatanan simbolik, dan menafsir makna estetika yang hadir
dalam ruang ibadah tersebut yang sarat dengan makna. Paradigma kualitatif yang
dinisbahkan berpaksikan kepada karya tentang elemen geometri, flora dan kaligrafi, ini
dimadukan dengan pemerhatian setempat untuk mendapatkan anekdot-anekdot segar
melalui tafsiran makna dalam tatanan simbolik. Hasil kajian ini juga menegaskan bahawa
simbol “hutan-hutan” ini mencerminkan kesinambungan tradisi estetika yang berakar
dalam budaya masyarakat setempat.

Kata kunci: Simbol, budaya, estetika, ekspresi, hukum

Diterima; 27 Oktober 2025. Disemak; 22 November 2025, Diterbitkan;29 Disember 2025.


mailto:aisyahsuaida@unipsas.edu.my
mailto:azizie@unipsas.edu.my

Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

Abstract

This study explores the symbolic and aesthetic dimensions embodied in the motifs of
geometry, flora, and calligraphy within the Tengku Mahkota Tengku Hassanal Mosque
(TMTHIAS), revealing how these elements reflect Islamic values, norms, and spiritual
meanings that resonate deeply within the human heart. Addressing the gap in systematic
research on the functional and symbolic roles of these motifs in shaping contemporary
mosque aesthetics, the study aims to identify the key motifs, explain their symbolic
significance, and interpret their aesthetic meanings within the worship space. Employing a
qualitative paradigm grounded in prior scholarship and supported by on-site observations,
the research uncovers how these “forests of symbols” illustrate the enduring continuity of
aesthetic traditions deeply rooted in the local cultural and spiritual identity.

Keywords: Symbol, culture, aesthetics, expression, law

PENGENALAN
“Sesungguhnya, Allah itu, Maha Indah, dan menyukai keindahan™

Hiasan dalaman masjid mempengaruhi tumpuan yang penuh keestetikaan, serta
menyajikan pengalaman yang ‘ringan’ dan emosi spiritual jemaah melalui cerapan
inderawi, yakni penglihatan, pendengaran, perasaan (Ghouchani et al., 2022). Hiasan yang
berlebihan berisiko mengganggu tumpuan, manakala hiasan yang sederhana dapat
menyuntikan ‘mutiara-mutiara’ keindahan tersebut yang bersifat lunak, hayati, otentik dan
sistematik. Masakan tidak, ia juga akan “meneropong” sendi-sendi seni Islam dari aspek
teosofl, mitologi, dan psikologi yang memuncak ke dalam “getaran sukma” manusia itu
sendiri (Zahra & Bin Shahir, 2022).

Menurut Zawavi dan Norahida (2024), usaha memperkukuh identiti Islam melalui
seni dan tulisan merupakan kesinambungan tradisi yang perlu diterjemahkan dalam seni
bina dan hiasan ruang ibadah. Kajian ini juga ditilik pada dasarnya mempunyai hubungan
yang rapat dengan perbincangan warisan Islam di Pahang seperti yang menekankan usaha
memperkasakan tulisan Jawi sebagai sebahagian daripada identiti budaya dan intelektual
Islam di negeri ini. Tulisan Jawi bukan sahaja berperanan sebagai medium bahasa, tetapi
turut menjadi lambang kesinambungan tradisi ilmu Islam serta menyajikan makna yang
cukup sarat berkembang sejak awal kedatangan Islam ke Pahang (Hakim et al., 2022).
Dalam masa yang sama, pengukuhan semula tulisan Jawi melambangkan usaha



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

menghidupkan kembali roh keilmuan dan jati diri Islam dalam masyarakat, selaras dengan
semangat memartabatkan warisan intelektual tempatan.

Lantaran itu, tulisan Jawi dan seni hias masjid cukup berkait disebabkan
mempunyai keestetikaan yang tersendiri sekaligus menjadi warisan Islam dalam kanca
budaya. Secara jernih, ia bukan sekadar tulisan dan hiasan Islami, tetapi menyampaikan
sebuah makna spiritual dan simbolik yang mendalam sarat dengan makna. Jika
dipersudutkan dari tulisan Jawi dan penerapan estetika Islam dalam seni masjid ia tidak
dapat terlepas dalam satu ekosistem yang berkait antara satu sama lain (Atika & Ginting,
2024). Tidak dapat dipungkiri, kedua-dua unsur ini menjadi ‘senada’ dan ‘sewarna’
menerapkan keestetikaan itu sendiri agar ia tidak dilupakan dan menjadi warisan Islam itu
sendiri. Alhasil, ia menjadi akar-akar dan ranting-ranting dalam panggung tradisi ilmu yang
perlu dimekarkan dan diangkat agar agama Islam itu penuh dengan keindahan atau dikenali
sebagai falsafah seni, seperti mana yang dikatakan oleh sosok Immanuel Kant keindahan
adalah sebuah rasa atau estetik yang lahir dari akal budi (rasionalisme) dan pengalaman
inderawi (empirisme) tetapi dengan makna keindahan akan menghidangkan sebuah
‘substansi’ kepada keduanya (Abdullah et al., 2023).

Justeru, isu utama yang ingin dikupaskan pada dasarnya adalah sorotan ketegangan
antara sebuah keindahan tatanan visual dan tujuan spiritual yang didapati melalui
cakerawala humanisme itu sendiri, termasuk jurang aplikasi kaligrafi yang jelas serta
kontekstual pada bangunan kontemporari (Latif, 2024). Dengan itu, asas teori ini menjadi
petualangan dalam berpaut pada falsafah seni Islam yang menolak figuratif, meraikan
keteraturan dan menegaskan kesederhanaan sebagai cerminan tauhid (Ahsani et al., 2024).

Selain itu, seni hias Islam ini turut memperlihatkan sebuah tatanan dalam
keseimbangan seperti mana yang dikatakan oleh sosok Fahruddin Faiz, seni Islam menjadi
suatu tatanan dalam keindahan sebagai pengalaman emosi. Secara jernih, keindahan ini
dapat dirasakan dalam hati manusia menghidangkan pengalaman dan semangat yang
berapi-api kepada manusia. Lantaran itu, ia juga menyentuh emosi yang menguat di dalam
hati sekaligus merasa damai dalam nuansa kehidupan. Estetika juga mewakili dimensi
pemikiran manusia atau intelektual terhadap keindahan (Nasution & Harni, 2023). Hal ini
juga menunjukkan bahawa tatanan simbolik dan estetika ini membuka cakerawala manusia
untuk memahami, menggali, menafsir, bahkan menghayati keindahan melaui kerangkan
pemikiran (The Aesthetic Discourse of Decorative Art Islamic Civilization as a Model,
2022).

Syahdan, seni juga dianggap sebagai suatu perwujudan keindahan serta manifestasi
melalui ciptaan nyata daripada keindahan yang dapat dirasakan. Maka, estetika ini
membawa keindahan di dalam alam nyata dan universal melalui bentuk dan ekspresi.
Selain itu, seni hiasan Islam di Masjid Tengku Mahkota Tengku Hassanal (TMTHIAS)
juga menunjukkan keseimbangan antara rasional akal dan spiritual, antara bentuk dan

3



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

sebuah tatanan makna melalui implisit mahupun ekplisit (Toipah, 2020). Unsur hiasan
yang tersusun secara harmoni menunjukkan bahawa estetika Islam tidak tertumpu kepada
kemegahan material semata-mata, tetapi lebih kepada nilai-nilai perpaduan,
kesederhanaan, dan kesejagatan dalam dunia universal yang “memandu” menuju
ketuhanan. Setiap lengkung, warna, dan corak yang dicoretkan mencerminkan prinsip
monoteisme bahawa semua keindahan berasal dan berakhir pada Yang Esa. Dalam erti
kata lain, estetika Islam ialah estetik yang membimbing, bukan yang menyesatkan ia
mendidik jiwa agar keindahan yang dilihat membawa kepada kesedaran, bukan kehampaan
dalam tradisi intelektual Islam itu sendiri (Zahra & Shahir, 2022).

Keselmbangm Visual
dan Spiritual

Keindahan dan
Spiritualiti dalam
Seni Islam

Pengalaman Emosional
|} dan Intelektual

Rajah 1: Menjelajahi Dimensi Keindahan dan Spiritualiti dalam Seni Islam

Justeru, perbincangan ini akan mengupas bagaimana setiap masjid akan
memberikan makna simbolis yang tersirat dan falsafah kesederhanaan bahkan ketertiban
diterjemahkan melalui motif Islam yang diterapkan di Masjid Tengku Mahkota Tengku
Hassanal (TMTHIAS). Analisis akan memberi tumpuan kepada jenis motif, fungsi estetik
dan simboliknya, dan bagaimana setiap elemen berinteraksi dengan ruang ibadat untuk
mencipta pengalaman rohani dan spiritual yang menyeluruh (Qureshi, 2025). Melalui
kajian ini diharapkan dapat dirumuskan satu tafsiran bahawa seni hias Islam bukan sekadar
manifestasi visual, tetapi juga representasi keimanan yang mendalam dan nilai

kemanusiaan, selaras dengan gagasan tauhid sebagai teras estetika Islam (Al Khalifa &
Lafi, 2025).


https://irjahss.com/index.php/ir/article/view/151

Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

Dalam tradisi seni bina Islam, hubungan antara bentuk, fungsi dan makna lazimnya
diikat oleh prinsip tauhid yang menuntut keteraturan serta kesederhanaan dalam ekspresi
visual seperti mana yang dikatakan oleh sosok Geertz “di mana ada simbol di situ ada
budaya”. Ini menjelaskan mengapa pola geometri yang berulang sering digunakan untuk
merujuk kepada keteraturan kosmos, manakala arabesque melambangkan kesinambungan
kehidupan dan kitaran penciptaan. Kaligrafi pula bertindak sebagai jambatan makna kerana
mengandungi teks suci yang memberi konteks rohaniah kepada ruang. Justeru, ketika
menilai Masjid Tengku Mahkota Tengku Hassanal (TMTHIAS), rujukan silang kepada
kajian-kajian bandar Islamik kontemporari membantu kita memahami bahawa
ketidakseimbangan antara tiga teras ini mudah menghakis identiti; keindahan semata-mata
tanpa teks bermakna boleh menjadikan ruang sekadar indah tetapi kosong, manakala teks
tanpa disiplin komposisi visual boleh mewujudkan gangguan pandang. Oleh itu, sorotan
ini meletakkan kerangka analitik yang jelas untuk menimbang estetika dengan tujuan
ibadah (Ensaif, H. H., & Kishor, S.2025).

Namun, bila ditelusuri secara analisis dan kritis, hiasan dalaman masjid menjadi
‘anjang-anjang’ dan ‘ancar-ancar’ nilai estetika yang terdapat di dalam masjid ini, menjadi
‘jurus’ mempengaruhi tumpuan, pengalaman estetik dan emosi spiritual jemaah hiasan
yang berlebihan berisiko mengganggu tumpuan, manakala hiasan yang sederhana dapat
menguatkan khusyuk. Isu utama yang dibincangkan dalam sorotan ialah ketegangan antara
keindahan visual dan tujuan spiritual, termasuk jurang aplikasi kaligrafi yang jelas serta
kontekstual pada bangunan kontemporari. Asas teori berpaut pada falsafah seni Islam yang
menolak figuratif, meraikan keteraturan dan menegaskan kesederhanaan sebagai cerminan
tauhid (Dariyadi, Baydoun, & Kamarudin, 2022). Dalam konteks rujukan bandar Islamik,
bahan yang diringkaskan menunjukkan Putrajaya banyak berjaya mengintegrasikan
elemen geometri dan flora, namun kekurangan kaligrafi melemahkan identiti Islamiknya,
manakala Pavilion Maghribi menjadi contoh integrasi penuh ketiga-tiga elemen. Jurang
pengetahuan yang dikenal pasti ialah keperluan bukti setempat tentang cara elemen
geometri, flora dan kaligrafi diintegrasikan dalam ruang ibadah sebenar. Oleh itu, kajian
ini menetapkan objektif untuk mengenal pasti motif dominan dan menilai sejauh mana
simbolisme Islamik dizahirkan melalui susun atur serta inskripsi di Masjid Tengku
Mahkota Tengku Hassanal (TMTHIAS) (Mohd Sojak & Abdul Rani, 2023).

Dalam tradisi seni bina Islam, hubungan antara bentuk, fungsi dan makna lazimnya
diikat oleh prinsip tauhid yang menuntut keteraturan serta kesederhanaan dalam ekspresi
visual. Ini menjelaskan mengapa pola geometri yang berulang sering digunakan untuk
merujuk kepada keteraturan kosmos, manakala arabesque melambangkan kesinambungan
kehidupan dan kitaran penciptaan (Qureshi, 2025). Kaligrafi pula bertindak sebagai
jambatan makna kerana mengandungi teks suci yang memberi konteks rohaniah kepada
ruang. Justeru, ketika menilai Masjid Tengku Mahkota Tengku Hassanal (TMTHIAS),
rujukan silang kepada kajian-kajian bandar Islamik kontemporari membantu kita

5



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

memahami bahawa ketidakseimbangan antara tiga teras ini mudah menghakis identiti;
keindahan semata-mata tanpa teks bermakna boleh menjadikan ruang sekadar indah tetapi
kosong, manakala teks tanpa disiplin komposisi visual boleh mewujudkan gangguan
pandang. Oleh itu, sorotan ini meletakkan kerangka analitik yang jelas untuk menimbang
estetika dengan tujuan ibadah (Fauziah, 2025).

Selain itu, analisis terhadap pendekatan visual Masjid Tengku Mahkota Tengku
Hassanal (TMTHIAS) menyingkap bagaimana nilai-nilai Islam diterjemahkan melalui
elemen rekaan moden tanpa menafikan tradisi. Perbandingan dengan seni bina masjid lain
menunjukkan bahawa keseimbangan antara minimalisme moden dan simbolisme klasik
menjadi kunci kepada pembentukan identiti Islam kontemporari. Elemen geometri yang
tersusun bukan sekadar hiasan, tetapi menzahirkan struktur kosmos dan keteraturan ciptaan
Allah. Kaligrafi yang diintegrasikan dengan harmoni pula membentuk kesinambungan
makna antara ruang fizikal dan spiritual, menjadikan masjid bukan sahaja tempat ibadah,
tetapi juga ruang renungan dan pendidikan rohani (Danibekova et al., 2025).

SOROTAN LITERATUR

Kajian-kajian mengenai estetika dan simbolisme dalam seni bina Islam ini juga
menunjukkan bahawa elemen geometri, flora dan kaligrafi mempunyai peranan yang
konsisten dalam membentuk identiti visual dan spiritual ruang ibadah sekaligus
menyajikan makna yang tersirat mahupun tersurat. Norhayati Kassim et al. (2014)
menegaskan bahawa hiasan dalaman masjid harus berada dalam keseimbangan antara
keindahan visual, nilai spiritual dan fungsi ibadah; hiasan yang berlebihan boleh
mengganggu fokus jemaah, manakala moderasi meningkatkan kesedaran rohani. Kajian
Ensaif dan Kishor (2025) pula menjelaskan bahawa geometri dan arabesque bukan sekadar
dekoratif tetapi merepresentasikan konsep infinitif, keteraturan kosmos dan kesempurnaan
ciptaan Ilahi, manakala kaligrafi berfungsi sebagai ekspresi langsung tauhid kerana
membawa kandungan wahyu.

Baydoun, Alghamdi dan Kamarudin (2023) melalui kajian kes Putrajaya
menekankan bahawa integrasi elemen geometri dan flora dapat memperkukuh identiti
Islamik, namun tanpa kaligrafi yang mencukupi, naratif kerohanian sesebuah ruang
menjadi lemah dalam ranak estetika dan falsafah Islam itu sendiri. Dapatan ini disokong
Ghouchani et al. (2022) yang menganalisis peranan cahaya dalam seni bina Iran-Islam dan
menunjukkan bahawa seni hias bukan berfungsi secara material sahaja, tetapi
mempengaruhi pengalaman spiritual melalui pengawalan ritma visual. Qureshi (2025) pula
meninjau motif sakral dalam Masjid Wazir Khan, mendapati bahawa tatanan geometri dan
kaligrafi berfungsi sebagai teks rohani yang menghubungkan ruang, sejarah dan makna
teologis yang begitu mendalam dan menghidangkan spiritual yang cukup ke dalam jiwa
manusia itu sendiri.



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

Dalam konteks kontemporari, Al Khalifa dan Lafi (2025) menunjukkan bahawa
masjid moden di Eropah berhadapan cabaran mengekalkan identiti Islam apabila
minimalisme moden mengurangkan elemen simbolik tradisional. Kajian-kajian falsafah
seni Islam (Ahsani et al., 2024; The Aesthetic Discourse, 2022) turut menegaskan bahawa
estetika Islam tidak terikat pada ornamen semata-mata, tetapi pada maksud, disiplin visual
dan prinsip tauhid yang diterjemahkan melalui struktur, repetisi, simetri dan ketertiban
pola. Oleh itu, kajian terdahulu sepakat bahawa integrasi holistik antara geometri,
arabesque dan kaligrafi merupakan nadi pembentukan identiti Islamik dalam ruang ibadah.
Jurang pengetahuan yang masih ketara ialah kekurangan analisis setempat mengenai
bagaimana ketiga-tiga elemen ini diguna, diadaptasi dan ditafsir dalam masjid
kontemporari Malaysia, khususnya dalam konteks pendidikan Islam, komuniti dan ekologi
visual setempat.

Tambahan lagi, beberapa kajian terkini turut memberi tumpuan terhadap hubungan
antara seni bina masjid dan pengalaman psikologi jemaah. Elmashagbeh (2023) mendapati
bahawa interaksi cahaya, warna dan pola geometri mempengaruhi kestabilan emosi dan
kehadiran spiritual, manakala Choudhury (2021) menekankan kepentingan “ruang senyap
visual” (visual silence) untuk mengelakkan beban kognitif dalam ruang ibadah yang sarat
ornamen. Kajian Mustafa (2021) pula membincangkan evolusi mihrab sebagai titik fokus
visual dan rohani, menunjukkan bahawa komposisi motif pada mihrab berfungsi dalam
memusatkan perhatian jemaah terhadap kiblat secara psikovisual.

Selain itu, Sulaiman (2023) meninjau tren seni bina masjid di Malaysia dan
mendapati bahawa pengaruh modenisme menyebabkan banyak masjid mengetepikan
kaligrafi dan arabesque demi estetika minimalis, sekali gus menipiskan makna simbolik
ruang. Hal ini selari dengan penemuan Haq (2024) yang menekankan keperluan
mengembalikan kaligrafi sebagai komponen wajib dalam pembentukan identiti masjid
kontemporari kerana fungsinya yang bukan sekadar hiasan, tetapi sebagai medium
didaktik, zikir visual dan penyampai makna ibadah.

Dalam konteks yang lebih luas, Hosseini (2021) dan Rashid (2020) menekankan
bahawa seni Islam berasaskan falsafah tauhid yang menghubungkan manusia dengan
keteraturan kosmos melalui pola berulang, simetri dan prinsip keseimbangan. Karakteristik
ini bukan sahaja mencipta keindahan yang dapat dilihat, tetapi juga menghasilkan
pengalaman rohani yang dirasakan secara fenomenologikal. Iskandar (2022) menambah
bahawa pengalaman tersebut bergantung kepada cara pengguna menafsir ruang melalui
lensa budaya, sejarah dan amalan spiritual, menjadikan seni bina masjid sebagai medan
interpretasi yang bersifat hermeneutik.

Secara keseluruhan, sorotan literatur menunjukkan bahawa geometri, flora dan
kaligrafi bukan sekadar elemen dekoratif, tetapi berfungsi sebagai sistem simbolik yang

7



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

sarat makna dan mempengaruhi interaksi rohani dalam masjid. Namun, kebanyakan kajian
tertumpu pada masjid bersejarah atau konteks bandar besar; kekurangan masih ketara
dalam kajian berbentuk analisis tapak terhadap masjid kontemporari universiti, komuniti
kecil atau institusi pendidikan Islam. Oleh itu, kajian terhadap Masjid Tengku Mahkota
Tengku Hassanal (TMTHIAS) hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan
menyediakan analisis hermeneutik dan semiotik terhadap penerapan motif, simbolisme dan
strategi estetika dalam konteks setempat.

METODOLOGI

Kerangka Hermeneutik \h Elemen Visual \
________aa
. — 8

Tafsiran Hermeneutik dalam Seni Islam

Elemen Visual , Falsafah Seni Islam ’
]

Rajah 2: Menganalisis Tafsiran Hermeneutik dalam Seni Islam

Reka bentuk kajian menggunakan kerangka hermeneutik Paul Ricoeur dengan melihat
tindakan, artefak dan ruang sebagai teks untuk ditafsir dengan menggabungkan dua
gerakan penjelasan berstruktur dan penghayatan makna. Tafsiran dipandu oleh tiga
mimesis iaitu pra-figurasi (horizon awal), konfigurasi (menyusun unsur menjadi
struktur/plot), dan re-figurasi (makna diapropriasi oleh pembaca/pengguna) — bersama
konsep distansiasi dan apropriasi. Hasilnya ialah tafsiran yang bukan “benar mutlak” tetapi
koheren, munasabah dan bermanfaat secara praktikal, boleh diaudit jejak buktinya serta
melahirkan implikasi tindakan atau reka bentuk (Valkama, 2025).



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

Tapak kajian ialah ruang solat dan elemen hiasannya di Masjid Tengku Mahkota
Tengku Hassanal (TMTHIAS). Prosedur kerja meliputi pemetaan kehadiran elemen
geometri, flora dan kaligrafi pencatatan lokasi serta fungsinya, seperti mihrab, dinding
qgiblat, kubah dan panel perimeter; dan perbandingan dengan prinsip simbolisme Islamik
yang dirumus dalam sorotan. Analisis data dijalankan secara tema visual dengan menilai
tahap keterbacaan kaligrafi, ritma dan skala pola, serta implikasi terhadap tumpuan ibadah
(Trimarchi,2025).

Bagi memperkukuh keabsahan tafsiran, kajian ini turut menggunakan instrumen
semiotik sebagai alat analisis bagi menelusuri tanda dan makna yang terkandung dalam
elemen visual sama ada bentuk, motif, warna, kaligrafi, atau susun atur ruang. Melalui
pendekatan ini, tafsiran hermeneutik tidak hanya beroperasi pada aras simbolik dan
fenomenologikal, tetapi turut meneliti bagaimana tanda-tanda visual berfungsi sebagai
pembawa makna (signifier) yang menunjuk kepada konsep spiritual dan falsafah seni Islam
(Reijers & Coeckelbergh, 2020).

Secara lebih terperinci, kerangka hermeneutik Paul Ricoeur menekankan bahawa
sesuatu objek budaya seperti seni bina dan hiasan masjid harus difahami sebagai teks yang
terpisah daripada niat asal penciptanya melalui proses distansiasi. Dalam konteks kajian
ini, motif geometri, flora dan kaligrafi di Masjid Tengku Mahkota Tengku Hassanal
(TMTHIAS) tidak ditafsir semata-mata berdasarkan tujuan arkitek atau pengukir, tetapi
dilihat sebagai sistem simbolik yang berdiri sendiri dan terbuka kepada pelbagai lapisan
makna.

Proses mimesis I (pra-figurasi) merujuk kepada horizon awal kefahaman Islamik
yang membentuk reka bentuk masjid, seperti prinsip tauhid, kesederhanaan dan penolakan
figuratif. Mimesis II (konfigurasi) pula berlaku apabila elemen-elemen visual ini disusun
secara struktural dalam ruang misalnya pengulangan pola geometri, kedudukan kaligrafi
pada mihrab dan dinding qiblat, serta peranan arabesque sebagai penghubung visual
sehingga membentuk naratif estetika yang koheren. Seterusnya, mimesis III (re-figurasi)
tercapai apabila jemaah atau pemerhati menghayati dan mengapropriasi makna tersebut
dalam pengalaman ibadah, menjadikan ruang masjid bukan sahaja dapat dilihat, tetapi
difahami dan dirasakan secara rohani.

Kerangka ini kemudiannya digunakan semula secara konsisten dalam perbincangan
dapatan kajian, khususnya ketika menafsir fungsi simbolik setiap elemen hiasan. Motif
geometri ditafsir sebagai teks visual yang menstruktur pandangan dan menzahirkan
keteraturan kosmos, sejajar dengan mimesis Il yang menekankan pembentukan makna
melalui susunan dan ritma. Kaligrafi pula dianalisis sebagai titik apropriasi utama, di mana
teks wahyu berfungsi mengaktifkan mimesis III dengan membimbing kesedaran rohani



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

jemaah melalui keterbacaan dan hierarki pandang yang jelas. Arabesque berperanan
sebagai mediator makna yang melembutkan transisi visual antara struktur geometri dan
teks kaligrafi, sekali gus mengukuhkan pengalaman estetika yang tidak memutuskan
tumpuan ibadah. Dengan pendekatan ini, analisis tidak berhenti pada deskripsi bentuk,
tetapi bergerak kepada tafsiran hermeneutik yang menjelaskan bagaimana makna estetika
Islam dibina, disusun dan dihayati dalam ruang ibadah sebenar. Pendekatan Ricoeur ini
membolehkan perbincangan kajian menjadi lebih mendalam, reflektif dan selari dengan
objektif untuk menafsir seni hias masjid sebagai sistem makna yang hidup dan berfungsi.

DAPATAN DAN PERBINCANGAN

Kajian yang dirumuskan dalam Jadual 3 memperlihatkan perkembangan analisis terhadap
ornamen Islam dari pelbagai konteks sama ada dari sudut falsafah seni, pendekatan reka
bentuk, mahupun integrasi elemen visual dalam ruang ibadah dan bandar. Ketiga-tiga
kajian ini menegaskan kepentingan hubungan antara estetika, spiritualiti, dan simbolisme
dalam seni bina Islam, dengan tumpuan terhadap keseimbangan antara bentuk dan makna.

Secara umum, motif geometri berperanan menzahirkan keteraturan dan
pengulangan yang memandu pandangan jemaah, membantu meneutralkan gangguan visual
asalkan skala serta ritmanya dikawal dengan baik. Sementara itu, motif flora atau
arabesque menambah nuansa kelembutan dan kesinambungan kehidupan, berfungsi
sebagai pengikat bidang geometri tanpa menenggelamkan fokus utama ruang. Namun
demikian, kaligrafi Arab muncul sebagai indikator paling dominan bagi identiti Islamik.
Tanpa inskripsi yang jelas khususnya yang mengandungi ayat al-Quran atau doa yang
relevan representasi ruang Islamik sering kali terasa tidak lengkap.

10



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

Rajah 3: Mihrab TMTHIAS

Fungsi utama mihrab adalah sebagai penanda arah kiblat umat Islam dalam
mengerjakan ibadat solat dan kedudukan yang dibina mestilah menghadap ke Makkah.
Lazimnya, kedudukan imam akan berada dihadapan mihrab sewaktu mengerjakan solat
berjemaah. Proses pembinaan mihrab pula kebiasaannya terdiri daripada pelbagai reka
bentuk dan motif seperti pelbagai jenis tulisan khat yang dipetik dari kalam suci al-Quran
dan bentuk geometrik (Noor Hafiza, 2015). Menurut (Muhammad Salehuddin, 2022),
mihrab juga adalah satu ‘focal point’ yang perlu di pandang berat dari sudut susun atur dan
gaya motifnya. Mihrab di Malaysia bukan sahaja dipengaruh oleh negara-negara luar,
malah juga mempunyai motif tumbuh-tumbuhan yang menggambarkan identity Malaysia
itu sendiri.

11



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

Rajah 4: Motif bunga

Sumber: Fotografi

Tambahan pula, peranan kaligrafi bukan hanya bersifat dekoratif tetapi menjadi
medium penyampaian makna dan penghayatan spiritual. Keindahan bentuk huruf yang
berpaksikan wahyu menjadikan setiap tulisan sebagai pengingat kepada kebesaran Ilahi
dan prinsip tauhid. Dalam konteks seni bina Islam, setiap motif, garis, dan pola bukanlah
sekadar elemen estetik, tetapi turut berfungsi sebagai lambang keteraturan kosmos yang
mencerminkan keseimbangan antara dunia material dan spiritual. Apabila elemen-elemen
ini digabungkan secara harmoni, ruang masjid bukan sekadar tempat beribadah, tetapi
menjadi wahana kontemplatif yang menghubungkan manusia dengan Tuhan melalui
pengalaman visual yang tertata.

12



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

,;,‘-
1("'"-
f/ A |

Rajah 5: Tulisan kaligrafi

Sumber: Fotografi

Jika ditilik, kaligrafi juga dalam seni bina masjid juga memainkan peranan yang
penting dalam tatanan simbolik kerana ia juga adalah sebuah bahasa visual menjadi tauhid
keesahaaan yang menjadi ‘patokan’ antara akal, spiritual dan estetika. Setiap ayat yang
diukir bykan sahaja menghiasi dinding dan kubah, tetapi turut membimbing jiwa ke arah
kesedaran transcendental dan dualism dalam nuansa kehidupan sosial. Huruf-huruf yang
dihidangkan adalah suatu irama dan berstruktur menghadirkan suatu bentuk ketenangan
visual, di mana kesempurnaan garisan dan keseimbangan proporsi melambangkan
keteraturan ciptaan Ilahi.

Huruf-huruf Arab yang berirama dan berstruktur menghadirkan suatu bentuk
ketenangan visual, di mana kesempurnaan garisan dan keseimbangan proporsi
melambangkan keteraturan ciptaan Ilahi. Dalam pengertian hermeneutik, kaligrafi bukan
sekadar teks untuk dibaca, tetapi tanda (sign) yang membuka ruang tafsiran mengundang
jemaah merenung, menggali, menafsir lebih dalam hubungan antara makna, bentuk, dan
hakikat ketuhanan yang menjadi hakikat dalam panggung seni Islam yang dikenali sebagai
ontologi. Seterusnya, penggabungan kaligrafi, geometri, dan arabesque dalam ruang
ibadah mencerminkan kesatuan estetika Islam yang berpaksikan konsep (tawhidic
worldview). Pertama-tamanya hendaklah kita cermati ketiga-tiga elemen ini saling
melengkapi iaitu dalam bentuk geometri menzahirkan keteraturan dan infiniti, manakala
arabesque pula ia menyimbolkan kesinambungan kehidupan. Bagi kaligrafi
menghubungkan manusia kepada wahyu. Kesatuan harmoni ini menjadikan seni bina
masjid bukan sekadar manifestasi budaya, tetapi juga “medium epistemologi” yang

13



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

menyingkap pandangan alam Islam bahawa keindahan merupakan sebahagian daripada
ibadah dan jalan menuju makrifat.

Jadual 1: Sorotan Kajian Terdahulu Berkaitan Hiasan Dalaman dan Motif Islam dalam Seni

Bina Masjid
Kaii
ajian ) Kerang | Kaedah/Ko|| Dapatan e e . .
(Pengarang|| Tujuan Limitasi || Implikasi
ka nteks Utama
, Tahun)
Garis
Menyem panduan
. reka
Norhayati |jak bentuk
Kassim, literatur Ulasan Hiasan perlu an
Nora’shiki |tentang Falsafah literatur & ||seimbang fnerzlgekank
n Abdullah |hiasan seni kajian kes |lantara estetika
. iy . an
& dalaman (Putrajaya, |dan spiritual; |Tiada data
Islam; ) ) kesederha
Zafrullah |[ruang moderasi motif berlebihan lapangan/soal naan
Mohd Taib |solat dan .. |Melayu mengganggu; ||selidik L
, tauhid, o : simbolism
(2014), kesan . tradisional); |[moderasi pengguna
. ) estetika .. . e dan
Procedia — |jpsikolog| .. analisis meningkatkan .
. . spiritual , moderasi;
Social and |[i- dokumen |khusyu’ dan sarankan
Behavioral (|spiritual kualitatif  ||keindahan .
. kajian
Sciences |terhadap .
. empirik
jemaah
pengalama
n jemaah
M lak
Hasan aliesril;gan Geometri & G? e .
Hadi simbolis Analisis flora 1r11 jﬁrfl
Ensaif & perbanding |[melambangkan e.e © )
. me Rangka . . » simbolik
Sanjeev ) an visual  |infinitif/kesem .
) ornamen |teori & . |Bergantung ||dalam seni
Kishor . |[karya purnaan Ilahi; )
Islam & |jperbandi ; . pada sumber |bina Islam
(2024), ) bersejarah | kaligrafi
. . .|kaligrafi |[ngan i sekunder; moden &
Interdiscipl . . |(Dome of |mewakili ) .
] Arab simbolis . |tiada data pendidikan
inary . . |the Rock, |kesatuan Ilahi;
sebagai |me seni lapangan reka
Journal of ) Umayyad |menolak
. |imedia |Islam ) bentuk;
Economics ckspresi Mosque, |langgapan seni dokumenta
and Social P . Alhambra) |[Islam sekadar o
. rohani- . si digital
Behaviour dekoratif .
falsafah seni Islam

14



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

Kaii
ajian ) Kerang | Kaedah/Ko Dapatan o o
(Pengarang|| Tujuan Limitasi || Implikasi
ka nteks Utama
, Tahun)
Putrajaya Masukkan
berjaya kaligrafi
Ziad Mengen Kajian kes |[mengintegrasi dalam reka
al pasti kualitatif: ||geometri & bentuk
Baydoun, . .
Nawal A elemen |Kerangk |[pemerhatia |[flora tetapi Fokus pada |jbandar
", |lseni a elemen ||n lapangan, |kurang bangunan masa
Alghamdi ) . . .
Islam di ||seni fotografi, |kaligrafi; awam,; tidak ||depan;
& . .. o
. Putrajay |[Islam: |temu bual |kelemahan ini |meliputi bangunkan
Zumahiran . .. .
. |la dan geometri ||(Putra menjejaskan  |kawasan dasar/guid
Kamarudi o . .. . .
menilai ||, flora, |[Mosque, identiti kediaman/ko |lelines
n (2023), ) . .
Plannin kompon |kaligrafi |[Moroccan |[Islamik; mersial untuk
Mala sizgl en yang Pavilion, |[Moroccan representa
y hilang dil.) Pavilion si Islamik
contoh yang
integrasi penuh holistik

Dalam konteks seni bina Islam, hiasan bukan sekadar elemen dekoratif tetapi
berperanan sebagai medium simbolik yang menghubungkan manusia dengan nilai
ketuhanan. Setiap motif yang diterapkan di ruang masjid membawa maksud tersendiri
sama ada dalam bentuk geometri yang menzahirkan ketertiban ciptaan Ilahi, arabesque
yang melambangkan kesinambungan kehidupan, mahupun kaligrafi yang mengungkapkan
kalam suci. Secara umum, motif geometri berfungsi menzahirkan keteraturan dan
pengulangan yang memandu pandangan, sekali gus membantu meneutralkan gangguan
visual asalkan skala dan ritmanya terkawal. Motif flora atau arabesque menambah nuansa
kelembutan dan kesinambungan kehidupan yang saling mengikat bidang geometri tanpa
menenggelamkan fokus ruang. Walau bagaimanapun, kaligrafi Arab muncul sebagai
indikator terkuat identiti Islamik. Tanpa inskripsi yang jelas, yang diletakkan pada hierarki
pandang yang betul serta membawa makna ibadah seperti ayat al-Quran atau doa yang
relevan, representasi Islamik ruang terasa kurang lengkap.

Dapatan kajian juga amat menekankan peranan estetika dan simbol dalam seni bina
Islam yang bukan sahaja berfungsi sebagai elemen hiasan, tetapi juga sebagai medium
penyampaian nilai, ajaran, dan pengalaman spiritual yang cukup sarat dengan makna.
Analisis menunjukkan bahawa elemen geometri, flora atau arabesque, kaligrafi Islam, serta
susun atur ruang mempunyai ciri-ciri tersendiri yang mengatur penglihatan, menimbulkan
rohani, dan membangkitkan perasaan harmoni dalam kalangan pengunjung. Setiap elemen
bukan sahaja menambah keindahan visual dan keselarasan ruang, tetapi juga berperanan

15



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

sebagai simbol keteraturan ciptaan Allah, kesinambungan kehidupan, identiti Islamik, serta
panduan untuk memahami fungsi dan maksud spiritual masjid. Pendekatan ini
membolehkan pemerhati merasai pengalaman ruang ibadah secara menyeluruh,
menggabungkan dimensi visual, auditori, dan emosional dalam satu kesatuan yang
harmoni.

1. Ciri Estetika Geometri

Geometri dalam seni bina Islam berperanan membentuk struktur visual yang tersusun dan
harmonis. Garisan, bentuk poligon, dan corak berulang menghasilkan ritma pandangan
yang menenangkan dan memandu mata pemerhati untuk menelusuri ruang dengan lancer
serta memberikan pengalaman terhadap inderawi. Dengan pola simetri dan keseimbangan,
elemen geometri mengurangkan gangguan kognitif kerana minda dapat menafsir dan
memahami corak dengan mudah. Selain itu, struktur geometri ini juga berfungsi sebagai
simbol keteraturan alam ciptaan Allah, menekankan prinsip keharmonian, kesatuan, dan
keseimbangan yang menjadi asas kepada konsep ketuhanan dalam Islam.

II.  Ciri Estetika Flora / Arabesque

Elemen flora atau arabesque bertindak sebagai satu pemandangan yang lembut dan
menghubungkan blok-blok geometri, menjadikan keseluruhan ruang lebih bersifat organik
dan dinamik. Pola ini sering menampilkan motif tumbuhan, sulur, dan daun yang berulang,
melambangkan kehidupan, pertumbuhan, dan kesinambungan rohani. Arabesque juga
mencerminkan prinsip kesucian dan keindahan alam, menyerlahkan hubungan antara
manusia, ciptaan, dan Sang Pencipta, sekaligus menambahkan dimensi simbolik yang
mendalam dalam reka bentuk ruang ibadah.

III.  Ciri Estetika Kaligrafi Islam

Kaligrafi Islam bukan sekadar hiasan, tetapi teks yang bermakna dan menjadi penanda
identiti Islamik. Ia berfungsi sebagai jambatan rohani antara bentuk visual dan wahyu,
menyampaikan ayat-ayat al-Quran dan doa sebagai panduan spiritual. Bentuk huruf dan
corak kaligrafi yang harmonis menyatu dengan elemen geometri dan arabesque, menambah
kedalaman estetik dan menguatkan pengalaman religius pengunjung masjid. Kehadiran
kaligrafi menekankan nilai pendidikan rohani serta memperlihatkan kecantikan bahasa
sebagai manifestasi keagungan Ilahi.

IV.  Simbolisme dalam Susun Atur Ruang

Susun atur ruang dalam masjid, termasuk mihrab, kubah, friz dinding, dan orientasi ruang,
membawa maksud simbolik yang jelas. Mihrab menandakan arah kiblat dan memberi
fokus kepada ibadah, manakala kubah mencipta rasa keterbukaan dan menghubungkan

16



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

ruang dengan langit, simbol hubungan antara manusia dan Tuhan. Friz dinding dan elemen
hiasan lain memandu mata dan perhatian pengunjung, membentuk pengalaman visual yang
konsisten dengan tujuan spiritual. Kesemua elemen ini mencerminkan susunan yang
harmoni dan berfungsi sebagai panduan bagi memahami nilai-nilai dan ajaran Islam
melalui ruang fizikal.

Dapatan ini selaras dengan perbandingan rujukan Putrajaya yang menunjukkan
integrasi geometri dan flora telah kukuh tetapi kekurangan kaligrafi menjejaskan
lengkapnya identiti. Oleh itu, masjid wajar mengutamakan integrasi holistik ketiga-tiga
elemen dengan memberi kedudukan strategik kepada kaligrafi. Secara umum, motif
geometri berfungsi menzahirkan keteraturan dan pengulangan yang memandu pandangan,
sekali gus membantu meneutralkan gangguan visual asalkan skala dan ritmanya terkawal.
Motif flora atau arabesque menambah nuansa kelembutan dan kesinambungan kehidupan
yang saling mengikat bidang geometri tanpa menenggelamkan fokus ruang. Walau
bagaimanapun, kaligrafi Arab muncul sebagai indikator terkuat identiti Islamik. Tanpa
inskripsi yang jelas, yang diletakkan pada hierarki pandang yang betul serta membawa
makna ibadah seperti ayat al-Quran atau doa yang relevan, representasi Islamik ruang
terasa kurang lengkap.

Analisis menunjukkan bahawa apabila geometri dijadikan rangka asas, arabesque
yang lebih halus boleh bertindak sebagai mediator visual yang melembutkan transisi
pandangan tanpa melonggarkan disiplin komposisi. Namun, kekuatan paling besar tercetus
apabila kaligrafi disusun pada nod tumpuan, contohnya lingkaran rim kubah, friz dinding
qgiblat atau panel mihrab, kerana teks yang relevan secara langsung menyokong niat ibadah
dan memberi rujukan makna kepada keseluruhan pola. Dalam keadaan di mana kaligrafi
kurang atau sukar dibaca, ruang cenderung dibaca sebagai dekoratif, bukan devosional.
Perbincangan ini menyarankan ambang praktikal: elakkan pemadatan pola pada bidang
yang sama dengan garis pandang utama, pertahankan ruang senyap di sekitar mihrab untuk
mengurangkan beban kognitif, dan gunakan kaligrafi dengan hierarki yang konsisten
supaya tumpuan jemaah terarah dan tidak bertindih.

KESIMPULAN

Pada akhirnya, kajian ini menjawab objektif dengan menunjukkan bahawa Masjid Tengku
Mahkota Tengku Hassanal (TMTHIAS) menampilkan geometri dan flora sebagai teras
pernyataan visual, sementara pengukuhan identiti Islamik bergantung pada integrasi
kaligrafi yang bermakna serta mudah dibaca. Kebaruan sumbangan terletak pada
penggunaan kerangka Article Operational Template untuk meringkaskan hubungan antara
elemen visual dan makna simbolik secara padat serta berfokus amalan reka bentuk ruang
ibadah. Dari segi implikasi, pengamal disaran menambah atau mengoptimumkan panel

17



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

kaligrafi di zon fokus seperti mihrab, rim kubah dan friz perimeter dengan hierarki yang
jelas; mengekalkan ritma geometri sebagai rangka asas; menggunakan flora sebagai
penghubung bukannya pengisi penuh; serta melaksanakan audit garis pandang ibadah bagi
memastikan pola tidak mendominasi tumpuan. Kajian ini terbatas kepada pemerhatian
visual dan tidak melibatkan data pengalaman pengguna; penyelidikan akan datang wajar
merangkumi soal selidik jemaah, eksperimen pencahayaan dan kajian bahan bagi menilai
kesan ke atas tumpuan serta pengalaman estetik dan spiritual.

Tambahan penjelasan secara praktikal, implikasi kajian ini boleh diterjemah kepada
tiga langkah mudah bagi projek naik taraf masjid sedia ada. Pertama, lakukan audit garis
pandang ibadah dengan menanda zon fokus dan menilai semula ketumpatan pola pada
bidang tersebut; mana-mana pola yang berlebihan harus direnggangkan atau dipermudah.
Kedua, tambah serta susun semula kaligrafi pada lokasi strategik dengan piawaian
keterbacaan minimum dan pemilihan teks yang menyokong fungsi ruang. Ketiga, gunakan
arabesque sebagai penghubung antara blok geometri supaya transisi ruang terasa organik
tanpa menenggelamkan struktur asas. Limitasi kajian mengundang agenda penyelidikan
seterusnya, khususnya pengukuran pengalaman pengguna dan ujian pencahayaan serta
bahan yang lebih sistematik, agar saranan mesra khusyu’ dapat ditentukan secara bukti dan
diterapkan sebagai garis panduan reka bentuk yang boleh diadaptasi di pelbagai konteks
masjid.

RUJUKAN

Abdullah, D. S., Al Ayyubi, L. I., & Rohmatulloh, R. (2023). Peran seni klasik dalam
kebudayaan Islam. Jazirah, 2(2), 177-184.
https://doi.org/10.51190/jazirah.v2i2.61

Ahsani, M., et al. (2024). The aesthetic discourse in Islamic philosophy: Beyond
ornamentation. Philosophy of Art Journal, 8(1), 19-38.

Ahsani, M., Ismail, S., Nayyeri Fallah, S., Ismail, N. A., & Al-Ameen, A. (2024). The
relationship between Islamic principles and architectural sacredness in Islam.
Journal of Islamic Architecture, 8(2), 530-544.
https://doi.org/10.18860/jia.v8i2.23918

Al Khalifa, H. E., & Lafi, M. W. (2025). Ornamentation and Islamic identity in
contemporary European mosques: An analysis of cultural, aesthetic, and functional
dimensions and modern influences. Buildings, 15(8), 1302.
https://www.mdpi.com/2075-5309/15/8/1302

18


https://doi.org/10.51190/jazirah.v2i2.61
https://doi.org/10.18860/jia.v8i2.23918
https://www.mdpi.com/2075-5309/15/8/1302

Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

Atika, D. D., & Ginting, M. A. B. (2024). Kaligrafi sebagai seni budaya Islam dan
arsitektur. Jurnal Ekonomi, Syariah Dan Studi Islam, 2(2), 172-185.
https://doi.org/10.59548/je.v2i2.274

Baydoun, Z., Alghamdi, N. A., & Kamarudin, Z. (2023). The Islamic art and design
elements applied in the Islamic city: A case study of Putrajaya Islamic city.
https://doi.org/10.21837/pm.v21i13.1241

Choudhury, A. (2021). Visual silence in sacred architecture: Cognitive aspects of mosque
design. Journal  of  Environmental  Psychology, 75, 101620.
https://doi.org/10.1016/j.jenvp.2021.101620

Danibekova, E. T., Abdrassilova, G., Daurenbekova, R., & Abdullayeva, N. (2025). The
modern mosque architecture: A balance between globalization and a sense of

regional identity. Kasax Memnexemmix Caynem-Kypoiivic AxademusicolHbly
Xabapuvicer. https://doi.org/10.51488/1680-080x%/2025.2-01

Dariyadi, M. W., Baydoun, Z., & Kamarudin, Z. (2022). The Islamic art and design
elements applied in the Islamic city. City, Territory and Architecture, 9(1), 10-28.
https://link.springer.com/article/10.1186/s40410-022-00155-4

Elmashagbeh, A. (2023). Psychological perception of light and geometry in mosque
interiors. Journal of Islamic Art Studies, 15(1), 33-50.

Ensaif, H. H., & Kishor, S. (2025). Symbolism in Islamic art: An analysis of ornamentation
and Arabic calligraphy. Asian Journal of Multidisciplinary Education and Social
Sciences, 8(1). https://www.ajmesc.com/index.php/ajmesc/article/view/1304

Fauziah, F. (2025). Decoding Islamic aesthetics: A semiotic study of calligraphy and
ornaments in Al-Munawwarah Mosque, Batu Bara. Local History & Heritage, 5(1),
73-79. https://doi.org/10.57251/lhh.v5i1.1716

Ghouchani, A., et al. (2022). Light and symbolism in Iranian-Islamic architecture: An
analytical review. Frontiers of Architectural Research, 11(4), 823-835.
https://doi.org/10.1016/j.foar.2022.02.009

Ghouchani, M., Taji, M., & Yaghoubi Roshan, A. (2022). Spirituality of light in the
mosque by exploring Iranian-Islamic architectural styles. Gazi University Journal
of Science, 36(1), 39-51. https://doi.org/10.35378/gujs. 1016554

Hakim, A. binti, Osman, R. A., Mohamad, A., & Zainal, H. bin. (2022). Jawi writing as a
tool for Islamization of knowledge. AL HIKMAH International Journal of Islamic

19


https://doi.org/10.59548/je.v2i2.274
https://doi.org/10.21837/pm.v21i3.1241
https://doi.org/10.1016/j.jenvp.2021.101620
https://doi.org/10.51488/1680-080x/2025.2-01
https://link.springer.com/article/10.1186/s40410-022-00155-4
https://www.ajmesc.com/index.php/ajmesc/article/view/1304
https://doi.org/10.57251/lhh.v5i1.1716
https://doi.org/10.1016/j.foar.2022.02.009
https://doi.org/10.35378/gujs.1016554

Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

Studies  and  Human  Sciences,  5(3  Special Issue), 116-127.
https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i3g

Hosseini, S. (2021). Unity and multiplicity: The metaphysics of Islamic art and
architecture. [International Journal of Islamic Architecture, 10(1), 7-26.
https://doi.org/10.1386/ijia_00038 1

Iskandar, A. (2022). Hermeneutics of sacred space: Experiencing the mosque as cultural
text. Journal of Islamic Thought and Civilization, 12(1), 65-82.
https://doi.org/10.32350/jitc.121.05

Kassim, N., et al. (2014). The significance of Islamic ornamentation in mosque interior
design in Malaysia. Procedia - Social and Behavioral Sciences, 153, 55-64.
https://doi.org/10.1016/].sbspro.2014.10.040

Latif, M. A. (2024). Errors in Islamic calligraphy: A short analytical and critical evaluation.
https://doi.org/10.61166/ikhsan.v2i2.51

Mohd Sojak, S. D., & Abdul Rani, M. F. (2023). Application and trends of motifs and
styles on mosque ornamentation in Malaysia: From traditional to global. /OP
Conference Series: FEarth and Environmental Science, 1274, 012039.
https://doi.org/10.1088/1755-1315/1274/1/012039

Muhammad Salehuddin Zakaria, H. M. (2022). Pengaruh kepelbagaian budaya seni reka
masjid di negara Asia. Kupas Seni, 46—58.

Nasution, Z. M., & Harni, S. (2023). The art of calligraphy in a review of Islamic education.
https://doi.org/10.59548/jed.v1i1.43

Noor Hafiza Ismail, H. H. (2015). Keindahan rekabentuk masjid Melayu. In Prosiding
Seminar Antarabangsa Ke-4 Arkeologi, Sejarah dan Budaya di Alam Melayu (p.
413). Langkawi: Pusat Penyelidikan Langkawi Kampus Tuanku Abdul Halim
Mu’adzam Syah, Langkawi.

Qureshi, A. K. (2025). Islamic motifs and sacred geometry: Symbolism and interior design
in the Wazir Khan Mosque, Lahore (1634-1641 CE). International Review of
Humanities and Social Sciences, 8(2), 45-62.
https://irjahss.com/index.php/ir/article/view/151

Rashid, M. (2020). Aesthetic order in Islamic architecture: Geometry, proportion, and
cosmic harmony. Architecture Research, 10(3), 45-58.

20


https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i3g
https://doi.org/10.1386/ijia_00038_1
https://doi.org/10.32350/jitc.121.05
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.10.040
https://doi.org/10.61166/ikhsan.v2i2.51
https://doi.org/10.1088/1755-1315/1274/1/012039
https://doi.org/10.59548/jed.v1i1.43
https://irjahss.com/index.php/ir/article/view/151

Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady

Reijers, W., & Coeckelbergh, M. (2020). Ricoeur’s hermeneutic concept of technical
practice. In Interpreting technology: Philosophical and methodological issues (pp.
45-67). Springer. https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-030-60272-7 3

The aesthetic discourse of decorative art: Islamic civilization as a model. (2022). RIMAK

International Journal of Humanities and Social Sciences, 4(1), 635-655.
https://doi.org/10.47832/2717-8293.15.44

Toipah, T. (2020). The treasure arts and Islamic cultures: Mosques’ architectures and
calligraphies in archipelago. TOS, 9(1), 13-28.
https://doi.org/10.21580/TOS.VII11.5359

Trimarchi, N. (2025). Harmonising humanity with nature: Metaphor, the person, and art’s
higher meaning. Philosophy Documentation Center.
https://philpapers.org/rec/ TRIHHW

Valkama, L. (2025). Meaning in architectural heritage: Meaning through change,
permanence and intervention [Doctoral dissertation, Aalto University]. Aalto
University Repository. https://aaltodoc.aalto.fi/items/f5d1{1{2-0542-4805-9513-
df8211d38742

Zahra, F., & Bin Shahir, S. (2022). The aesthetic value and spiritual aesthetics of Islamic
ornaments in Islamic architecture. Journal of Islamic Thought and Civilization,
12(1), 164-175. https://doi.org/10.32350/jitc.121.08

Zawavi, M. Z. A., & Norahida, M. (2024). Tulisan Jawi di Negeri Pahang: Cabaran dan
harapan. Jurnal al-Haady, Universiti Islam Pahang Sultan Ahmad Shah
(UnIPSAS). Diterima 18 November 2024, disemak 4 Disember 2024, diterbitkan
31 Disember 2024.
https://ejournal.unipsas.edu.my/index.php/haady/article/view/383/313

21


https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-030-60272-7_3
https://doi.org/10.47832/2717-8293.15.44
https://doi.org/10.21580/TOS.V9I1.5359
https://philpapers.org/rec/TRIHHW
https://aaltodoc.aalto.fi/items/f5d1f1f2-0542-4805-9513-df82f1d38742
https://aaltodoc.aalto.fi/items/f5d1f1f2-0542-4805-9513-df82f1d38742
https://doi.org/10.32350/jitc.121.08
https://ejournal.unipsas.edu.my/index.php/haady/article/view/383/313

