
Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

1 

 

ANALISIS ESTETIKA DAN SIMBOLISME HIASAN ISLAM 

DI MASJID TENGKU MAHKOTA TENGKU HASSANAL, 

UNIVERSITI ISLAM PAHANG SULTAN AHMAD SHAH 

(TMTHIAS) 

Aisyah Suaida binti Mohammad Hizam1 

Mohamad Azizie Nordin2 

1Jabatan Multimedia Kreatif dan Komputeran (JMKK), UnIPSAS 25150, Pahang, Malaysia 

(Email: aisyahsuaida@unipsas.edu.my) 

2Jabatan Multimedia Kreatif dan Komputeran (JMKK), UnIPSAS 25150, Pahang, Malaysia 

(Email: azizie@unipsas.edu.my) 1 

 

Abstrak 

Makalah ini pada dasarnya menyuguhkan percikan-percikan kenisbian spektrum tatanan 

simbolis dan jenis motif yang kini bermuara dan mengacu di Masjid Tengku Mahkota 

Tengku Hassanal (TMTHIAS) serta mencoretkan bagaimana elemen ini menyajikan unsur 

keestetikaan yang mencerminkan nilai-nilai, norma-norma, hukum-hakam, gagasan-

gagasan dan fungsi-fungsi dalam ranah Islam yang masuk ke “ladang hati manusia”.  

Pernyataan masalah kajian ini berpusat pada kekurangan penelitian yang menghuraikan 

secara sistematik fungsi motif geometri, flora dan kaligrafi dalam membentuk identiti 

estetika masjid kontemporari. Objektif kajian adalah mengenal pasti motif utama, 

menjelaskan fungsinya dalam tatanan simbolik, dan menafsir makna estetika yang hadir 

dalam ruang ibadah tersebut yang sarat dengan makna. Paradigma kualitatif yang 

dinisbahkan berpaksikan kepada karya tentang elemen geometri, flora dan kaligrafi, ini 

dimadukan dengan pemerhatian setempat untuk mendapatkan anekdot-anekdot segar 

melalui tafsiran makna dalam tatanan simbolik. Hasil kajian ini juga menegaskan bahawa 

simbol “hutan-hutan” ini mencerminkan kesinambungan tradisi estetika yang berakar 

dalam budaya masyarakat setempat. 

Kata kunci: Simbol, budaya, estetika, ekspresi, hukum 

 

 

 
1Diterima; 27 Oktober 2025. Disemak; 22 November 2025, Diterbitkan;29 Disember 2025. 

mailto:aisyahsuaida@unipsas.edu.my
mailto:azizie@unipsas.edu.my


Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

2 

 

 

 

Abstract 

This study explores the symbolic and aesthetic dimensions embodied in the motifs of 

geometry, flora, and calligraphy within the Tengku Mahkota Tengku Hassanal Mosque 

(TMTHIAS), revealing how these elements reflect Islamic values, norms, and spiritual 

meanings that resonate deeply within the human heart. Addressing the gap in systematic 

research on the functional and symbolic roles of these motifs in shaping contemporary 

mosque aesthetics, the study aims to identify the key motifs, explain their symbolic 

significance, and interpret their aesthetic meanings within the worship space. Employing a 

qualitative paradigm grounded in prior scholarship and supported by on-site observations, 

the research uncovers how these “forests of symbols” illustrate the enduring continuity of 

aesthetic traditions deeply rooted in the local cultural and spiritual identity. 

Keywords: Symbol, culture, aesthetics, expression, law 

 

PENGENALAN  

“Sesungguhnya, Allah itu, Maha Indah, dan menyukai keindahan” 

Hiasan dalaman masjid mempengaruhi tumpuan yang penuh keestetikaan, serta 

menyajikan pengalaman yang ‘ringan’ dan emosi spiritual jemaah melalui cerapan 

inderawi, yakni penglihatan, pendengaran, perasaan (Ghouchani et al., 2022). Hiasan yang 

berlebihan berisiko mengganggu tumpuan, manakala hiasan yang sederhana dapat 

menyuntikan ‘mutiara-mutiara’ keindahan tersebut yang bersifat lunak, hayati, otentik dan 

sistematik. Masakan tidak, ia juga akan “meneropong” sendi-sendi seni Islam dari aspek 

teosofi, mitologi, dan psikologi yang memuncak ke dalam “getaran sukma” manusia itu 

sendiri (Zahra & Bin Shahir, 2022).  

Menurut Zawavi dan Norahida (2024), usaha memperkukuh identiti Islam melalui 

seni dan tulisan merupakan kesinambungan tradisi yang perlu diterjemahkan dalam seni 

bina dan hiasan ruang ibadah. Kajian ini juga ditilik pada dasarnya mempunyai hubungan 

yang rapat dengan perbincangan warisan Islam di Pahang seperti yang menekankan usaha 

memperkasakan tulisan Jawi sebagai sebahagian daripada identiti budaya dan intelektual 

Islam di negeri ini. Tulisan Jawi bukan sahaja berperanan sebagai medium bahasa, tetapi 

turut menjadi lambang kesinambungan tradisi ilmu Islam serta menyajikan makna yang 

cukup sarat berkembang sejak awal kedatangan Islam ke Pahang (Hakim et al., 2022). 

Dalam masa yang sama, pengukuhan semula tulisan Jawi melambangkan usaha 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

3 

 

menghidupkan kembali roh keilmuan dan jati diri Islam dalam masyarakat, selaras dengan 

semangat memartabatkan warisan intelektual tempatan. 

Lantaran itu, tulisan Jawi dan seni hias masjid cukup berkait disebabkan 

mempunyai keestetikaan yang tersendiri sekaligus menjadi warisan Islam dalam kanca 

budaya. Secara jernih, ia bukan sekadar tulisan dan hiasan Islami, tetapi menyampaikan 

sebuah makna spiritual dan simbolik yang mendalam sarat dengan makna. Jika 

dipersudutkan dari tulisan Jawi dan penerapan estetika Islam dalam seni masjid ia tidak 

dapat terlepas dalam satu ekosistem yang berkait antara satu sama lain (Atika & Ginting, 

2024). Tidak dapat dipungkiri, kedua-dua unsur ini menjadi ‘senada’ dan ‘sewarna’ 

menerapkan keestetikaan itu sendiri agar ia tidak dilupakan dan menjadi warisan Islam itu 

sendiri. Alhasil, ia menjadi akar-akar dan ranting-ranting dalam panggung tradisi ilmu yang 

perlu dimekarkan dan diangkat agar agama Islam itu penuh dengan keindahan atau dikenali 

sebagai falsafah seni, seperti mana yang dikatakan oleh sosok Immanuel Kant keindahan 

adalah sebuah rasa atau estetik yang lahir dari akal budi (rasionalisme) dan pengalaman 

inderawi (empirisme) tetapi dengan makna keindahan akan menghidangkan sebuah 

‘substansi’ kepada keduanya (Abdullah et al., 2023). 

Justeru, isu utama yang ingin dikupaskan pada dasarnya adalah sorotan ketegangan 

antara sebuah keindahan tatanan visual dan tujuan spiritual yang didapati melalui 

cakerawala humanisme itu sendiri, termasuk jurang aplikasi kaligrafi yang jelas serta 

kontekstual pada bangunan kontemporari (Latif, 2024). Dengan itu, asas teori ini menjadi 

petualangan dalam berpaut pada falsafah seni Islam yang menolak figuratif, meraikan 

keteraturan dan menegaskan kesederhanaan sebagai cerminan tauhid (Ahsani et al., 2024).  

 Selain itu, seni hias Islam ini turut memperlihatkan sebuah tatanan dalam 

keseimbangan seperti mana yang dikatakan oleh sosok Fahruddin Faiz, seni Islam menjadi 

suatu tatanan dalam keindahan sebagai pengalaman emosi. Secara jernih, keindahan ini 

dapat dirasakan dalam hati manusia menghidangkan pengalaman dan semangat yang 

berapi-api kepada manusia. Lantaran itu, ia juga menyentuh emosi yang menguat di dalam 

hati sekaligus merasa damai dalam nuansa kehidupan. Estetika juga mewakili dimensi 

pemikiran manusia atau intelektual terhadap keindahan (Nasution & Harni, 2023). Hal ini 

juga menunjukkan bahawa tatanan simbolik dan estetika ini membuka cakerawala manusia 

untuk memahami, menggali, menafsir, bahkan menghayati keindahan melaui kerangkan 

pemikiran (The Aesthetic Discourse of Decorative Art Islamic Civilization as a Model, 

2022). 

 Syahdan, seni juga dianggap sebagai suatu perwujudan keindahan serta manifestasi 

melalui ciptaan nyata daripada keindahan yang dapat dirasakan. Maka, estetika ini 

membawa keindahan di dalam alam nyata dan universal melalui bentuk dan ekspresi. 

Selain itu, seni hiasan Islam di Masjid Tengku Mahkota Tengku Hassanal (TMTHIAS) 

juga menunjukkan keseimbangan antara rasional akal dan spiritual, antara bentuk dan 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

4 

 

sebuah tatanan makna melalui implisit mahupun ekplisit (Toipah, 2020). Unsur hiasan 

yang tersusun secara harmoni menunjukkan bahawa estetika Islam tidak tertumpu kepada 

kemegahan material semata-mata, tetapi lebih kepada nilai-nilai perpaduan, 

kesederhanaan, dan kesejagatan dalam dunia universal yang “memandu” menuju 

ketuhanan. Setiap lengkung, warna, dan corak yang dicoretkan mencerminkan prinsip 

monoteisme  bahawa semua keindahan berasal dan berakhir pada Yang Esa. Dalam erti 

kata lain, estetika Islam ialah estetik yang membimbing, bukan yang menyesatkan ia 

mendidik jiwa agar keindahan yang dilihat membawa kepada kesedaran, bukan kehampaan 

dalam tradisi intelektual Islam itu sendiri (Zahra & Shahir, 2022). 

 

Rajah 1: Menjelajahi Dimensi Keindahan dan Spiritualiti dalam Seni Islam 

 

Justeru, perbincangan ini akan mengupas bagaimana setiap masjid akan 

memberikan makna simbolis yang tersirat dan falsafah kesederhanaan bahkan ketertiban 

diterjemahkan melalui motif Islam yang diterapkan di Masjid Tengku Mahkota Tengku 

Hassanal (TMTHIAS). Analisis akan memberi tumpuan kepada jenis motif, fungsi estetik 

dan simboliknya, dan bagaimana setiap elemen berinteraksi dengan ruang ibadat untuk 

mencipta pengalaman rohani dan spiritual yang menyeluruh (Qureshi, 2025). Melalui 

kajian ini diharapkan dapat dirumuskan satu tafsiran bahawa seni hias Islam bukan sekadar 

manifestasi visual, tetapi juga representasi keimanan yang mendalam dan nilai 

kemanusiaan, selaras dengan gagasan tauhid sebagai teras estetika Islam (Al Khalifa & 

Lafi, 2025). 

https://irjahss.com/index.php/ir/article/view/151


Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

5 

 

Dalam tradisi seni bina Islam, hubungan antara bentuk, fungsi dan makna lazimnya 

diikat oleh prinsip tauhid yang menuntut keteraturan serta kesederhanaan dalam ekspresi 

visual seperti mana yang dikatakan oleh sosok Geertz “di mana ada simbol di situ ada 

budaya”. Ini menjelaskan mengapa pola geometri yang berulang sering digunakan untuk 

merujuk kepada keteraturan kosmos, manakala arabesque melambangkan kesinambungan 

kehidupan dan kitaran penciptaan. Kaligrafi pula bertindak sebagai jambatan makna kerana 

mengandungi teks suci yang memberi konteks rohaniah kepada ruang. Justeru, ketika 

menilai Masjid Tengku Mahkota Tengku Hassanal (TMTHIAS), rujukan silang kepada 

kajian-kajian bandar Islamik kontemporari membantu kita memahami bahawa 

ketidakseimbangan antara tiga teras ini mudah menghakis identiti; keindahan semata-mata 

tanpa teks bermakna boleh menjadikan ruang sekadar indah tetapi kosong, manakala teks 

tanpa disiplin komposisi visual boleh mewujudkan gangguan pandang. Oleh itu, sorotan 

ini meletakkan kerangka analitik yang jelas untuk menimbang estetika dengan tujuan 

ibadah (Ensaif, H. H., & Kishor, S.2025). 

Namun, bila ditelusuri secara analisis dan kritis, hiasan dalaman masjid menjadi 

‘anjang-anjang’ dan ‘ancar-ancar’ nilai estetika yang terdapat di dalam masjid ini, menjadi 

‘jurus’ mempengaruhi tumpuan, pengalaman estetik dan emosi spiritual jemaah hiasan 

yang berlebihan berisiko mengganggu tumpuan, manakala hiasan yang sederhana dapat 

menguatkan khusyuk. Isu utama yang dibincangkan dalam sorotan ialah ketegangan antara 

keindahan visual dan tujuan spiritual, termasuk jurang aplikasi kaligrafi yang jelas serta 

kontekstual pada bangunan kontemporari. Asas teori berpaut pada falsafah seni Islam yang 

menolak figuratif, meraikan keteraturan dan menegaskan kesederhanaan sebagai cerminan 

tauhid (Dariyadi, Baydoun, & Kamarudin, 2022). Dalam konteks rujukan bandar Islamik, 

bahan yang diringkaskan menunjukkan Putrajaya banyak berjaya mengintegrasikan 

elemen geometri dan flora, namun kekurangan kaligrafi melemahkan identiti Islamiknya, 

manakala Pavilion Maghribi menjadi contoh integrasi penuh ketiga-tiga elemen. Jurang 

pengetahuan yang dikenal pasti ialah keperluan bukti setempat tentang cara elemen 

geometri, flora dan kaligrafi diintegrasikan dalam ruang ibadah sebenar. Oleh itu, kajian 

ini menetapkan objektif untuk mengenal pasti motif dominan dan menilai sejauh mana 

simbolisme Islamik dizahirkan melalui susun atur serta inskripsi di Masjid Tengku 

Mahkota Tengku Hassanal (TMTHIAS) (Mohd Sojak & Abdul Rani, 2023). 

Dalam tradisi seni bina Islam, hubungan antara bentuk, fungsi dan makna lazimnya 

diikat oleh prinsip tauhid yang menuntut keteraturan serta kesederhanaan dalam ekspresi 

visual. Ini menjelaskan mengapa pola geometri yang berulang sering digunakan untuk 

merujuk kepada keteraturan kosmos, manakala arabesque melambangkan kesinambungan 

kehidupan dan kitaran penciptaan (Qureshi, 2025). Kaligrafi pula bertindak sebagai 

jambatan makna kerana mengandungi teks suci yang memberi konteks rohaniah kepada 

ruang. Justeru, ketika menilai Masjid Tengku Mahkota Tengku Hassanal (TMTHIAS), 

rujukan silang kepada kajian-kajian bandar Islamik kontemporari membantu kita 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

6 

 

memahami bahawa ketidakseimbangan antara tiga teras ini mudah menghakis identiti; 

keindahan semata-mata tanpa teks bermakna boleh menjadikan ruang sekadar indah tetapi 

kosong, manakala teks tanpa disiplin komposisi visual boleh mewujudkan gangguan 

pandang. Oleh itu, sorotan ini meletakkan kerangka analitik yang jelas untuk menimbang 

estetika dengan tujuan ibadah (Fauziah, 2025). 

Selain itu, analisis terhadap pendekatan visual Masjid Tengku Mahkota Tengku 

Hassanal (TMTHIAS) menyingkap bagaimana nilai-nilai Islam diterjemahkan melalui 

elemen rekaan moden tanpa menafikan tradisi. Perbandingan dengan seni bina masjid lain 

menunjukkan bahawa keseimbangan antara minimalisme moden dan simbolisme klasik 

menjadi kunci kepada pembentukan identiti Islam kontemporari. Elemen geometri yang 

tersusun bukan sekadar hiasan, tetapi menzahirkan struktur kosmos dan keteraturan ciptaan 

Allah. Kaligrafi yang diintegrasikan dengan harmoni pula membentuk kesinambungan 

makna antara ruang fizikal dan spiritual, menjadikan masjid bukan sahaja tempat ibadah, 

tetapi juga ruang renungan dan pendidikan rohani (Danibekova et al., 2025). 

SOROTAN LITERATUR 

Kajian-kajian mengenai estetika dan simbolisme dalam seni bina Islam ini juga 

menunjukkan bahawa elemen geometri, flora dan kaligrafi mempunyai peranan yang 

konsisten dalam membentuk identiti visual dan spiritual ruang ibadah sekaligus 

menyajikan makna yang tersirat mahupun tersurat. Norhayati Kassim et al. (2014) 

menegaskan bahawa hiasan dalaman masjid harus berada dalam keseimbangan antara 

keindahan visual, nilai spiritual dan fungsi ibadah; hiasan yang berlebihan boleh 

mengganggu fokus jemaah, manakala moderasi meningkatkan kesedaran rohani. Kajian 

Ensaif dan Kishor (2025) pula menjelaskan bahawa geometri dan arabesque bukan sekadar 

dekoratif tetapi merepresentasikan konsep infinitif, keteraturan kosmos dan kesempurnaan 

ciptaan Ilahi, manakala kaligrafi berfungsi sebagai ekspresi langsung tauhid kerana 

membawa kandungan wahyu. 

Baydoun, Alghamdi dan Kamarudin (2023) melalui kajian kes Putrajaya 

menekankan bahawa integrasi elemen geometri dan flora dapat memperkukuh identiti 

Islamik, namun tanpa kaligrafi yang mencukupi, naratif kerohanian sesebuah ruang 

menjadi lemah dalam ranak estetika dan falsafah Islam itu sendiri. Dapatan ini disokong 

Ghouchani et al. (2022) yang menganalisis peranan cahaya dalam seni bina Iran-Islam dan 

menunjukkan bahawa seni hias bukan berfungsi secara material sahaja, tetapi 

mempengaruhi pengalaman spiritual melalui pengawalan ritma visual. Qureshi (2025) pula 

meninjau motif sakral dalam Masjid Wazir Khan, mendapati bahawa tatanan geometri dan 

kaligrafi berfungsi sebagai teks rohani yang menghubungkan ruang, sejarah dan makna 

teologis yang begitu mendalam dan menghidangkan spiritual yang cukup ke dalam jiwa 

manusia itu sendiri. 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

7 

 

Dalam konteks kontemporari, Al Khalifa dan Lafi (2025) menunjukkan bahawa 

masjid moden di Eropah berhadapan cabaran mengekalkan identiti Islam apabila 

minimalisme moden mengurangkan elemen simbolik tradisional. Kajian-kajian falsafah 

seni Islam (Ahsani et al., 2024; The Aesthetic Discourse, 2022) turut menegaskan bahawa 

estetika Islam tidak terikat pada ornamen semata-mata, tetapi pada maksud, disiplin visual 

dan prinsip tauhid yang diterjemahkan melalui struktur, repetisi, simetri dan ketertiban 

pola. Oleh itu, kajian terdahulu sepakat bahawa integrasi holistik antara geometri, 

arabesque dan kaligrafi merupakan nadi pembentukan identiti Islamik dalam ruang ibadah. 

Jurang pengetahuan yang masih ketara ialah kekurangan analisis setempat mengenai 

bagaimana ketiga-tiga elemen ini diguna, diadaptasi dan ditafsir dalam masjid 

kontemporari Malaysia, khususnya dalam konteks pendidikan Islam, komuniti dan ekologi 

visual setempat. 

Tambahan lagi, beberapa kajian terkini turut memberi tumpuan terhadap hubungan 

antara seni bina masjid dan pengalaman psikologi jemaah. Elmashaqbeh (2023) mendapati 

bahawa interaksi cahaya, warna dan pola geometri mempengaruhi kestabilan emosi dan 

kehadiran spiritual, manakala Choudhury (2021) menekankan kepentingan “ruang senyap 

visual” (visual silence) untuk mengelakkan beban kognitif dalam ruang ibadah yang sarat 

ornamen. Kajian Mustafa (2021) pula membincangkan evolusi mihrab sebagai titik fokus 

visual dan rohani, menunjukkan bahawa komposisi motif pada mihrab berfungsi dalam 

memusatkan perhatian jemaah terhadap kiblat secara psikovisual. 

Selain itu, Sulaiman (2023) meninjau tren seni bina masjid di Malaysia dan 

mendapati bahawa pengaruh modenisme menyebabkan banyak masjid mengetepikan 

kaligrafi dan arabesque demi estetika minimalis, sekali gus menipiskan makna simbolik 

ruang. Hal ini selari dengan penemuan Haq (2024) yang menekankan keperluan 

mengembalikan kaligrafi sebagai komponen wajib dalam pembentukan identiti masjid 

kontemporari kerana fungsinya yang bukan sekadar hiasan, tetapi sebagai medium 

didaktik, zikir visual dan penyampai makna ibadah. 

Dalam konteks yang lebih luas, Hosseini (2021) dan Rashid (2020) menekankan 

bahawa seni Islam berasaskan falsafah tauhid yang menghubungkan manusia dengan 

keteraturan kosmos melalui pola berulang, simetri dan prinsip keseimbangan. Karakteristik 

ini bukan sahaja mencipta keindahan yang dapat dilihat, tetapi juga menghasilkan 

pengalaman rohani yang dirasakan secara fenomenologikal. Iskandar (2022) menambah 

bahawa pengalaman tersebut bergantung kepada cara pengguna menafsir ruang melalui 

lensa budaya, sejarah dan amalan spiritual, menjadikan seni bina masjid sebagai medan 

interpretasi yang bersifat hermeneutik. 

Secara keseluruhan, sorotan literatur menunjukkan bahawa geometri, flora dan 

kaligrafi bukan sekadar elemen dekoratif, tetapi berfungsi sebagai sistem simbolik yang 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

8 

 

sarat makna dan mempengaruhi interaksi rohani dalam masjid. Namun, kebanyakan kajian 

tertumpu pada masjid bersejarah atau konteks bandar besar; kekurangan masih ketara 

dalam kajian berbentuk analisis tapak terhadap masjid kontemporari universiti, komuniti 

kecil atau institusi pendidikan Islam. Oleh itu, kajian terhadap Masjid Tengku Mahkota 

Tengku Hassanal (TMTHIAS) hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan 

menyediakan analisis hermeneutik dan semiotik terhadap penerapan motif, simbolisme dan 

strategi estetika dalam konteks setempat. 

METODOLOGI 

 

Rajah 2: Menganalisis Tafsiran Hermeneutik dalam Seni Islam 

 

Reka bentuk kajian menggunakan kerangka hermeneutik Paul Ricoeur dengan melihat 

tindakan, artefak dan ruang sebagai teks untuk ditafsir dengan menggabungkan dua 

gerakan penjelasan berstruktur dan penghayatan makna. Tafsiran dipandu oleh tiga 

mimesis iaitu pra-figurasi (horizon awal), konfigurasi (menyusun unsur menjadi 

struktur/plot), dan re-figurasi (makna diapropriasi oleh pembaca/pengguna) — bersama 

konsep distansiasi dan apropriasi. Hasilnya ialah tafsiran yang bukan “benar mutlak” tetapi 

koheren, munasabah dan bermanfaat secara praktikal, boleh diaudit jejak buktinya serta 

melahirkan implikasi tindakan atau reka bentuk (Valkama, 2025). 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

9 

 

Tapak kajian ialah ruang solat dan elemen hiasannya di Masjid Tengku Mahkota 

Tengku Hassanal (TMTHIAS). Prosedur kerja meliputi pemetaan kehadiran elemen 

geometri, flora dan kaligrafi pencatatan lokasi serta fungsinya, seperti mihrab, dinding 

qiblat, kubah dan panel perimeter; dan perbandingan dengan prinsip simbolisme Islamik 

yang dirumus dalam sorotan. Analisis data dijalankan secara tema visual dengan menilai 

tahap keterbacaan kaligrafi, ritma dan skala pola, serta implikasi terhadap tumpuan ibadah 

(Trimarchi,2025). 

 

Bagi memperkukuh keabsahan tafsiran, kajian ini turut menggunakan instrumen 

semiotik sebagai alat analisis bagi menelusuri tanda dan makna yang terkandung dalam 

elemen visual sama ada bentuk, motif, warna, kaligrafi, atau susun atur ruang. Melalui 

pendekatan ini, tafsiran hermeneutik tidak hanya beroperasi pada aras simbolik dan 

fenomenologikal, tetapi turut meneliti bagaimana tanda-tanda visual berfungsi sebagai 

pembawa makna (signifier) yang menunjuk kepada konsep spiritual dan falsafah seni Islam 

(Reijers & Coeckelbergh, 2020). 

Secara lebih terperinci, kerangka hermeneutik Paul Ricoeur menekankan bahawa 

sesuatu objek budaya seperti seni bina dan hiasan masjid harus difahami sebagai teks yang 

terpisah daripada niat asal penciptanya melalui proses distansiasi. Dalam konteks kajian 

ini, motif geometri, flora dan kaligrafi di Masjid Tengku Mahkota Tengku Hassanal 

(TMTHIAS) tidak ditafsir semata-mata berdasarkan tujuan arkitek atau pengukir, tetapi 

dilihat sebagai sistem simbolik yang berdiri sendiri dan terbuka kepada pelbagai lapisan 

makna.  

Proses mimesis I (pra-figurasi) merujuk kepada horizon awal kefahaman Islamik 

yang membentuk reka bentuk masjid, seperti prinsip tauhid, kesederhanaan dan penolakan 

figuratif. Mimesis II (konfigurasi) pula berlaku apabila elemen-elemen visual ini disusun 

secara struktural dalam ruang  misalnya pengulangan pola geometri, kedudukan kaligrafi 

pada mihrab dan dinding qiblat, serta peranan arabesque sebagai penghubung visual 

sehingga membentuk naratif estetika yang koheren. Seterusnya, mimesis III (re-figurasi) 

tercapai apabila jemaah atau pemerhati menghayati dan mengapropriasi makna tersebut 

dalam pengalaman ibadah, menjadikan ruang masjid bukan sahaja dapat dilihat, tetapi 

difahami dan dirasakan secara rohani. 

Kerangka ini kemudiannya digunakan semula secara konsisten dalam perbincangan 

dapatan kajian, khususnya ketika menafsir fungsi simbolik setiap elemen hiasan. Motif 

geometri ditafsir sebagai teks visual yang menstruktur pandangan dan menzahirkan 

keteraturan kosmos, sejajar dengan mimesis II yang menekankan pembentukan makna 

melalui susunan dan ritma. Kaligrafi pula dianalisis sebagai titik apropriasi utama, di mana 

teks wahyu berfungsi mengaktifkan mimesis III dengan membimbing kesedaran rohani 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

10 

 

jemaah melalui keterbacaan dan hierarki pandang yang jelas. Arabesque berperanan 

sebagai mediator makna yang melembutkan transisi visual antara struktur geometri dan 

teks kaligrafi, sekali gus mengukuhkan pengalaman estetika yang tidak memutuskan 

tumpuan ibadah. Dengan pendekatan ini, analisis tidak berhenti pada deskripsi bentuk, 

tetapi bergerak kepada tafsiran hermeneutik yang menjelaskan bagaimana makna estetika 

Islam dibina, disusun dan dihayati dalam ruang ibadah sebenar. Pendekatan Ricoeur ini 

membolehkan perbincangan kajian menjadi lebih mendalam, reflektif dan selari dengan 

objektif untuk menafsir seni hias masjid sebagai sistem makna yang hidup dan berfungsi. 

DAPATAN DAN PERBINCANGAN 

Kajian yang dirumuskan dalam Jadual 3 memperlihatkan perkembangan analisis terhadap 

ornamen Islam dari pelbagai konteks sama ada dari sudut falsafah seni, pendekatan reka 

bentuk, mahupun integrasi elemen visual dalam ruang ibadah dan bandar. Ketiga-tiga 

kajian ini menegaskan kepentingan hubungan antara estetika, spiritualiti, dan simbolisme 

dalam seni bina Islam, dengan tumpuan terhadap keseimbangan antara bentuk dan makna. 

Secara umum, motif geometri berperanan menzahirkan keteraturan dan 

pengulangan yang memandu pandangan jemaah, membantu meneutralkan gangguan visual 

asalkan skala serta ritmanya dikawal dengan baik. Sementara itu, motif flora atau 

arabesque menambah nuansa kelembutan dan kesinambungan kehidupan, berfungsi 

sebagai pengikat bidang geometri tanpa menenggelamkan fokus utama ruang. Namun 

demikian, kaligrafi Arab muncul sebagai indikator paling dominan bagi identiti Islamik. 

Tanpa inskripsi yang jelas khususnya yang mengandungi ayat al-Quran atau doa yang 

relevan  representasi ruang Islamik sering kali terasa tidak lengkap. 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

11 

 

 

Rajah 3: Mihrab TMTHIAS 

Fungsi utama mihrab adalah sebagai penanda arah kiblat umat Islam dalam 

mengerjakan ibadat solat dan kedudukan yang dibina mestilah menghadap ke Makkah. 

Lazimnya, kedudukan imam akan berada dihadapan mihrab sewaktu mengerjakan solat 

berjemaah. Proses pembinaan mihrab pula kebiasaannya terdiri daripada pelbagai reka 

bentuk dan motif seperti pelbagai jenis tulisan khat yang dipetik dari kalam suci al-Quran 

dan bentuk geometrik (Noor Hafiza, 2015). Menurut (Muhammad Salehuddin, 2022), 

mihrab juga adalah satu ‘focal point’ yang perlu di pandang berat dari sudut susun atur dan 

gaya motifnya. Mihrab di Malaysia bukan sahaja dipengaruh oleh negara-negara luar, 

malah juga mempunyai motif tumbuh-tumbuhan yang menggambarkan identity Malaysia 

itu sendiri.  

 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

12 

 

 

Rajah 4: Motif bunga 

Sumber: Fotografi 

Tambahan pula, peranan kaligrafi bukan hanya bersifat dekoratif tetapi menjadi 

medium penyampaian makna dan penghayatan spiritual. Keindahan bentuk huruf yang 

berpaksikan wahyu menjadikan setiap tulisan sebagai pengingat kepada kebesaran Ilahi 

dan prinsip tauhid. Dalam konteks seni bina Islam, setiap motif, garis, dan pola bukanlah 

sekadar elemen estetik, tetapi turut berfungsi sebagai lambang keteraturan kosmos yang 

mencerminkan keseimbangan antara dunia material dan spiritual. Apabila elemen-elemen 

ini digabungkan secara harmoni, ruang masjid bukan sekadar tempat beribadah, tetapi 

menjadi wahana kontemplatif yang menghubungkan manusia dengan Tuhan melalui 

pengalaman visual yang tertata. 

 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

13 

 

 

Rajah 5: Tulisan kaligrafi 

Sumber: Fotografi 

Jika ditilik, kaligrafi juga dalam seni bina masjid juga memainkan peranan yang 

penting dalam tatanan simbolik kerana ia juga adalah sebuah bahasa visual menjadi tauhid 

keesahaaan yang menjadi ‘patokan’ antara akal, spiritual dan estetika. Setiap ayat yang 

diukir bykan sahaja menghiasi dinding dan kubah, tetapi turut membimbing jiwa ke arah 

kesedaran transcendental dan dualism dalam nuansa kehidupan sosial. Huruf-huruf yang 

dihidangkan adalah suatu irama dan berstruktur menghadirkan suatu bentuk ketenangan 

visual, di mana kesempurnaan garisan dan keseimbangan proporsi melambangkan 

keteraturan ciptaan Ilahi. 

Huruf-huruf Arab yang berirama dan berstruktur menghadirkan suatu bentuk 

ketenangan visual, di mana kesempurnaan garisan dan keseimbangan proporsi 

melambangkan keteraturan ciptaan Ilahi. Dalam pengertian hermeneutik, kaligrafi bukan 

sekadar teks untuk dibaca, tetapi tanda (sign) yang membuka ruang tafsiran mengundang 

jemaah merenung, menggali, menafsir lebih dalam hubungan antara makna, bentuk, dan 

hakikat ketuhanan yang menjadi hakikat dalam panggung seni Islam yang dikenali sebagai 

ontologi. Seterusnya, penggabungan kaligrafi, geometri, dan arabesque dalam ruang 

ibadah mencerminkan kesatuan estetika Islam yang berpaksikan konsep (tawhidic 

worldview). Pertama-tamanya hendaklah kita cermati ketiga-tiga elemen ini saling 

melengkapi iaitu dalam bentuk geometri menzahirkan keteraturan dan infiniti, manakala 

arabesque pula ia menyimbolkan kesinambungan kehidupan. Bagi kaligrafi 

menghubungkan manusia kepada wahyu. Kesatuan harmoni ini menjadikan seni bina 

masjid bukan sekadar manifestasi budaya, tetapi juga “medium epistemologi” yang 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

14 

 

menyingkap pandangan alam Islam bahawa keindahan merupakan sebahagian daripada 

ibadah dan jalan menuju makrifat. 

Jadual 1: Sorotan Kajian Terdahulu Berkaitan Hiasan Dalaman dan Motif Islam dalam Seni 

Bina Masjid 

Kajian 

(Pengarang

, Tahun) 

Tujuan 
Kerang

ka 

Kaedah/Ko

nteks 

Dapatan 

Utama 
Limitasi Implikasi 

Norhayati 

Kassim, 

Nora’shiki

n Abdullah 

& 

Zafrullah 

Mohd Taib 

(2014), 

Procedia – 

Social and 

Behavioral 

Sciences 

Menyem

ak 

literatur 

tentang 

hiasan 

dalaman 

ruang 

solat dan 

kesan 

psikolog

i-

spiritual 

terhadap 

jemaah 

Falsafah 

seni 

Islam; 

moderasi

, tauhid, 

estetika 

spiritual 

Ulasan 

literatur & 

kajian kes 

(Putrajaya, 

motif 

Melayu 

tradisional); 

analisis 

dokumen 

kualitatif 

Hiasan perlu 

seimbang 

antara estetika 

dan spiritual; 

berlebihan 

mengganggu; 

moderasi 

meningkatkan 

khusyu’ dan 

keindahan 

Tiada data 

lapangan/soal 

selidik 

pengguna 

Garis 

panduan 

reka 

bentuk 

yang 

menekank

an 

kesederha

naan, 

simbolism

e dan 

moderasi; 

sarankan 

kajian 

empirik 

pengalama

n jemaah 

Hasan 

Hadi 

Ensaif & 

Sanjeev 

Kishor 

(2024), 

Interdiscipl

inary 

Journal of 

Economics 

and Social 

Behaviour 

Mengan

alisis 

simbolis

me 

ornamen 

Islam & 

kaligrafi 

Arab 

sebagai 

media 

ekspresi 

rohani-

falsafah 

Rangka 

teori & 

perbandi

ngan 

simbolis

me seni 

Islam 

Analisis 

perbanding

an visual 

karya 

bersejarah 

(Dome of 

the Rock, 

Umayyad 

Mosque, 

Alhambra) 

Geometri & 

flora 

melambangkan 

infinitif/kesem

purnaan Ilahi; 

kaligrafi 

mewakili 

kesatuan Ilahi; 

menolak 

anggapan seni 

Islam sekadar 

dekoratif 

Bergantung 

pada sumber 

sekunder; 

tiada data 

lapangan 

Galak 

integrasi 

elemen 

simbolik 

dalam seni 

bina Islam 

moden & 

pendidikan 

reka 

bentuk; 

dokumenta

si digital 

seni Islam 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

15 

 

Kajian 

(Pengarang

, Tahun) 

Tujuan 
Kerang

ka 

Kaedah/Ko

nteks 

Dapatan 

Utama 
Limitasi Implikasi 

Ziad 

Baydoun, 

Nawal A. 

Alghamdi 

& 

Zumahiran 

Kamarudi

n (2023), 

Planning 

Malaysia 

Mengen

al pasti 

elemen 

seni 

Islam di 

Putrajay

a dan 

menilai 

kompon

en yang 

hilang 

Kerangk

a elemen 

seni 

Islam: 

geometri

, flora, 

kaligrafi 

Kajian kes 

kualitatif: 

pemerhatia

n lapangan, 

fotografi, 

temu bual 

(Putra 

Mosque, 

Moroccan 

Pavilion, 

dll.) 

Putrajaya 

berjaya 

mengintegrasi 

geometri & 

flora tetapi 

kurang 

kaligrafi; 

kelemahan ini 

menjejaskan 

identiti 

Islamik; 

Moroccan 

Pavilion 

contoh 

integrasi penuh 

Fokus pada 

bangunan 

awam; tidak 

meliputi 

kawasan 

kediaman/ko

mersial 

Masukkan 

kaligrafi 

dalam reka 

bentuk 

bandar 

masa 

depan; 

bangunkan 

dasar/guid

elines 

untuk 

representa

si Islamik 

yang 

holistik 

 

Dalam konteks seni bina Islam, hiasan bukan sekadar elemen dekoratif tetapi 

berperanan sebagai medium simbolik yang menghubungkan manusia dengan nilai 

ketuhanan. Setiap motif yang diterapkan di ruang masjid membawa maksud tersendiri 

sama ada dalam bentuk geometri yang menzahirkan ketertiban ciptaan Ilahi, arabesque 

yang melambangkan kesinambungan kehidupan, mahupun kaligrafi yang mengungkapkan 

kalam suci. Secara umum, motif geometri berfungsi menzahirkan keteraturan dan 

pengulangan yang memandu pandangan, sekali gus membantu meneutralkan gangguan 

visual asalkan skala dan ritmanya terkawal. Motif flora atau arabesque menambah nuansa 

kelembutan dan kesinambungan kehidupan yang saling mengikat bidang geometri tanpa 

menenggelamkan fokus ruang. Walau bagaimanapun, kaligrafi Arab muncul sebagai 

indikator terkuat identiti Islamik. Tanpa inskripsi yang jelas, yang diletakkan pada hierarki 

pandang yang betul serta membawa makna ibadah seperti ayat al-Quran atau doa yang 

relevan, representasi Islamik ruang terasa kurang lengkap.  

Dapatan kajian juga amat menekankan peranan estetika dan simbol dalam seni bina 

Islam yang bukan sahaja berfungsi sebagai elemen hiasan, tetapi juga sebagai medium 

penyampaian nilai, ajaran, dan pengalaman spiritual yang cukup sarat dengan makna. 

Analisis menunjukkan bahawa elemen geometri, flora atau arabesque, kaligrafi Islam, serta 

susun atur ruang mempunyai ciri-ciri tersendiri yang mengatur penglihatan, menimbulkan 

rohani, dan membangkitkan perasaan harmoni dalam kalangan pengunjung. Setiap elemen 

bukan sahaja menambah keindahan visual dan keselarasan ruang, tetapi juga berperanan 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

16 

 

sebagai simbol keteraturan ciptaan Allah, kesinambungan kehidupan, identiti Islamik, serta 

panduan untuk memahami fungsi dan maksud spiritual masjid. Pendekatan ini 

membolehkan pemerhati merasai pengalaman ruang ibadah secara menyeluruh, 

menggabungkan dimensi visual, auditori, dan emosional dalam satu kesatuan yang 

harmoni. 

I. Ciri Estetika Geometri 

Geometri dalam seni bina Islam berperanan membentuk struktur visual yang tersusun dan 

harmonis. Garisan, bentuk poligon, dan corak berulang menghasilkan ritma pandangan 

yang menenangkan dan memandu mata pemerhati untuk menelusuri ruang dengan lancer 

serta memberikan pengalaman terhadap inderawi. Dengan pola simetri dan keseimbangan, 

elemen geometri mengurangkan gangguan kognitif kerana minda dapat menafsir dan 

memahami corak dengan mudah. Selain itu, struktur geometri ini juga berfungsi sebagai 

simbol keteraturan alam ciptaan Allah, menekankan prinsip keharmonian, kesatuan, dan 

keseimbangan yang menjadi asas kepada konsep ketuhanan dalam Islam. 

II. Ciri Estetika Flora / Arabesque 

Elemen flora atau arabesque bertindak sebagai satu pemandangan yang lembut dan 

menghubungkan blok-blok geometri, menjadikan keseluruhan ruang lebih bersifat organik 

dan dinamik. Pola ini sering menampilkan motif tumbuhan, sulur, dan daun yang berulang, 

melambangkan kehidupan, pertumbuhan, dan kesinambungan rohani. Arabesque juga 

mencerminkan prinsip kesucian dan keindahan alam, menyerlahkan hubungan antara 

manusia, ciptaan, dan Sang Pencipta, sekaligus menambahkan dimensi simbolik yang 

mendalam dalam reka bentuk ruang ibadah. 

III. Ciri Estetika Kaligrafi Islam 

Kaligrafi Islam bukan sekadar hiasan, tetapi teks yang bermakna dan menjadi penanda 

identiti Islamik. Ia berfungsi sebagai jambatan rohani antara bentuk visual dan wahyu, 

menyampaikan ayat-ayat al-Quran dan doa sebagai panduan spiritual. Bentuk huruf dan 

corak kaligrafi yang harmonis menyatu dengan elemen geometri dan arabesque, menambah 

kedalaman estetik dan menguatkan pengalaman religius pengunjung masjid. Kehadiran 

kaligrafi menekankan nilai pendidikan rohani serta memperlihatkan kecantikan bahasa 

sebagai manifestasi keagungan Ilahi. 

IV. Simbolisme dalam Susun Atur Ruang 

Susun atur ruang dalam masjid, termasuk mihrab, kubah, friz dinding, dan orientasi ruang, 

membawa maksud simbolik yang jelas. Mihrab menandakan arah kiblat dan memberi 

fokus kepada ibadah, manakala kubah mencipta rasa keterbukaan dan menghubungkan 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

17 

 

ruang dengan langit, simbol hubungan antara manusia dan Tuhan. Friz dinding dan elemen 

hiasan lain memandu mata dan perhatian pengunjung, membentuk pengalaman visual yang 

konsisten dengan tujuan spiritual. Kesemua elemen ini mencerminkan susunan yang 

harmoni dan berfungsi sebagai panduan bagi memahami nilai-nilai dan ajaran Islam 

melalui ruang fizikal. 

Dapatan ini selaras dengan perbandingan rujukan Putrajaya yang menunjukkan 

integrasi geometri dan flora telah kukuh tetapi kekurangan kaligrafi menjejaskan 

lengkapnya identiti. Oleh itu, masjid wajar mengutamakan integrasi holistik ketiga-tiga 

elemen dengan memberi kedudukan strategik kepada kaligrafi. Secara umum, motif 

geometri berfungsi menzahirkan keteraturan dan pengulangan yang memandu pandangan, 

sekali gus membantu meneutralkan gangguan visual asalkan skala dan ritmanya terkawal. 

Motif flora atau arabesque menambah nuansa kelembutan dan kesinambungan kehidupan 

yang saling mengikat bidang geometri tanpa menenggelamkan fokus ruang. Walau 

bagaimanapun, kaligrafi Arab muncul sebagai indikator terkuat identiti Islamik. Tanpa 

inskripsi yang jelas, yang diletakkan pada hierarki pandang yang betul serta membawa 

makna ibadah seperti ayat al-Quran atau doa yang relevan, representasi Islamik ruang 

terasa kurang lengkap. 

Analisis menunjukkan bahawa apabila geometri dijadikan rangka asas, arabesque 

yang lebih halus boleh bertindak sebagai mediator visual yang melembutkan transisi 

pandangan tanpa melonggarkan disiplin komposisi. Namun, kekuatan paling besar tercetus 

apabila kaligrafi disusun pada nod tumpuan, contohnya lingkaran rim kubah, friz dinding 

qiblat atau panel mihrab, kerana teks yang relevan secara langsung menyokong niat ibadah 

dan memberi rujukan makna kepada keseluruhan pola. Dalam keadaan di mana kaligrafi 

kurang atau sukar dibaca, ruang cenderung dibaca sebagai dekoratif, bukan devosional. 

Perbincangan ini menyarankan ambang praktikal: elakkan pemadatan pola pada bidang 

yang sama dengan garis pandang utama, pertahankan ruang senyap di sekitar mihrab untuk 

mengurangkan beban kognitif, dan gunakan kaligrafi dengan hierarki yang konsisten 

supaya tumpuan jemaah terarah dan tidak bertindih. 

 

KESIMPULAN  

Pada akhirnya, kajian ini menjawab objektif dengan menunjukkan bahawa Masjid Tengku 

Mahkota Tengku Hassanal (TMTHIAS) menampilkan geometri dan flora sebagai teras 

pernyataan visual, sementara pengukuhan identiti Islamik bergantung pada integrasi 

kaligrafi yang bermakna serta mudah dibaca. Kebaruan sumbangan terletak pada 

penggunaan kerangka Article Operational Template untuk meringkaskan hubungan antara 

elemen visual dan makna simbolik secara padat serta berfokus amalan reka bentuk ruang 

ibadah. Dari segi implikasi, pengamal disaran menambah atau mengoptimumkan panel 



Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

18 

 

kaligrafi di zon fokus seperti mihrab, rim kubah dan friz perimeter dengan hierarki yang 

jelas; mengekalkan ritma geometri sebagai rangka asas; menggunakan flora sebagai 

penghubung bukannya pengisi penuh; serta melaksanakan audit garis pandang ibadah bagi 

memastikan pola tidak mendominasi tumpuan. Kajian ini terbatas kepada pemerhatian 

visual dan tidak melibatkan data pengalaman pengguna; penyelidikan akan datang wajar 

merangkumi soal selidik jemaah, eksperimen pencahayaan dan kajian bahan bagi menilai 

kesan ke atas tumpuan serta pengalaman estetik dan spiritual. 

Tambahan penjelasan secara praktikal, implikasi kajian ini boleh diterjemah kepada 

tiga langkah mudah bagi projek naik taraf masjid sedia ada. Pertama, lakukan audit garis 

pandang ibadah dengan menanda zon fokus dan menilai semula ketumpatan pola pada 

bidang tersebut; mana-mana pola yang berlebihan harus direnggangkan atau dipermudah. 

Kedua, tambah serta susun semula kaligrafi pada lokasi strategik dengan piawaian 

keterbacaan minimum dan pemilihan teks yang menyokong fungsi ruang. Ketiga, gunakan 

arabesque sebagai penghubung antara blok geometri supaya transisi ruang terasa organik 

tanpa menenggelamkan struktur asas. Limitasi kajian mengundang agenda penyelidikan 

seterusnya, khususnya pengukuran pengalaman pengguna dan ujian pencahayaan serta 

bahan yang lebih sistematik, agar saranan mesra khusyu’ dapat ditentukan secara bukti dan 

diterapkan sebagai garis panduan reka bentuk yang boleh diadaptasi di pelbagai konteks 

masjid. 

RUJUKAN 

Abdullah, D. S., Al Ayyubi, I. I., & Rohmatulloh, R. (2023). Peran seni klasik dalam 

kebudayaan Islam. Jazirah, 2(2), 177–184. 

https://doi.org/10.51190/jazirah.v2i2.61 

Ahsani, M., et al. (2024). The aesthetic discourse in Islamic philosophy: Beyond 

ornamentation. Philosophy of Art Journal, 8(1), 19–38. 

Ahsani, M., Ismail, S., Nayyeri Fallah, S., Ismail, N. A., & Al-Ameen, A. (2024). The 

relationship between Islamic principles and architectural sacredness in Islam. 

Journal of Islamic Architecture, 8(2), 530–544. 

https://doi.org/10.18860/jia.v8i2.23918 

Al Khalifa, H. E., & Lafi, M. W. (2025). Ornamentation and Islamic identity in 

contemporary European mosques: An analysis of cultural, aesthetic, and functional 

dimensions and modern influences. Buildings, 15(8), 1302. 

https://www.mdpi.com/2075-5309/15/8/1302 

https://doi.org/10.51190/jazirah.v2i2.61
https://doi.org/10.18860/jia.v8i2.23918
https://www.mdpi.com/2075-5309/15/8/1302


Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

19 

 

Atika, D. D., & Ginting, M. A. B. (2024). Kaligrafi sebagai seni budaya Islam dan 

arsitektur. Jurnal Ekonomi, Syariah Dan Studi Islam, 2(2), 172–185. 

https://doi.org/10.59548/je.v2i2.274 

Baydoun, Z., Alghamdi, N. A., & Kamarudin, Z. (2023). The Islamic art and design 

elements applied in the Islamic city: A case study of Putrajaya Islamic city. 

https://doi.org/10.21837/pm.v21i3.1241 

Choudhury, A. (2021). Visual silence in sacred architecture: Cognitive aspects of mosque 

design. Journal of Environmental Psychology, 75, 101620. 

https://doi.org/10.1016/j.jenvp.2021.101620 

Danibekova, E. T., Abdrassilova, G., Daurenbekova, R., & Abdullayeva, N. (2025). The 

modern mosque architecture: A balance between globalization and a sense of 

regional identity. Қазақ Мемлекеттік Сәулет-Құрылыс Академиясының 

Хабаршысы. https://doi.org/10.51488/1680-080x/2025.2-01 

Dariyadi, M. W., Baydoun, Z., & Kamarudin, Z. (2022). The Islamic art and design 

elements applied in the Islamic city. City, Territory and Architecture, 9(1), 10–28. 

https://link.springer.com/article/10.1186/s40410-022-00155-4 

Elmashaqbeh, A. (2023). Psychological perception of light and geometry in mosque 

interiors. Journal of Islamic Art Studies, 15(1), 33–50. 

Ensaif, H. H., & Kishor, S. (2025). Symbolism in Islamic art: An analysis of ornamentation 

and Arabic calligraphy. Asian Journal of Multidisciplinary Education and Social 

Sciences, 8(1). https://www.ajmesc.com/index.php/ajmesc/article/view/1304 

Fauziah, F. (2025). Decoding Islamic aesthetics: A semiotic study of calligraphy and 

ornaments in Al-Munawwarah Mosque, Batu Bara. Local History & Heritage, 5(1), 

73–79. https://doi.org/10.57251/lhh.v5i1.1716 

Ghouchani, A., et al. (2022). Light and symbolism in Iranian-Islamic architecture: An 

analytical review. Frontiers of Architectural Research, 11(4), 823–835. 

https://doi.org/10.1016/j.foar.2022.02.009 

Ghouchani, M., Taji, M., & Yaghoubi Roshan, A. (2022). Spirituality of light in the 

mosque by exploring Iranian-Islamic architectural styles. Gazi University Journal 

of Science, 36(1), 39–51. https://doi.org/10.35378/gujs.1016554 

Hakim, A. binti, Osman, R. A., Mohamad, A., & Zainal, H. bin. (2022). Jawi writing as a 

tool for Islamization of knowledge. AL HIKMAH International Journal of Islamic 

https://doi.org/10.59548/je.v2i2.274
https://doi.org/10.21837/pm.v21i3.1241
https://doi.org/10.1016/j.jenvp.2021.101620
https://doi.org/10.51488/1680-080x/2025.2-01
https://link.springer.com/article/10.1186/s40410-022-00155-4
https://www.ajmesc.com/index.php/ajmesc/article/view/1304
https://doi.org/10.57251/lhh.v5i1.1716
https://doi.org/10.1016/j.foar.2022.02.009
https://doi.org/10.35378/gujs.1016554


Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

20 

 

Studies and Human Sciences, 5(3 Special Issue), 116–127. 

https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i3g 

Hosseini, S. (2021). Unity and multiplicity: The metaphysics of Islamic art and 

architecture. International Journal of Islamic Architecture, 10(1), 7–26. 

https://doi.org/10.1386/ijia_00038_1 

Iskandar, A. (2022). Hermeneutics of sacred space: Experiencing the mosque as cultural 

text. Journal of Islamic Thought and Civilization, 12(1), 65–82. 

https://doi.org/10.32350/jitc.121.05 

Kassim, N., et al. (2014). The significance of Islamic ornamentation in mosque interior 

design in Malaysia. Procedia - Social and Behavioral Sciences, 153, 55–64. 

https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.10.040 

Latif, M. A. (2024). Errors in Islamic calligraphy: A short analytical and critical evaluation. 

https://doi.org/10.61166/ikhsan.v2i2.51 

Mohd Sojak, S. D., & Abdul Rani, M. F. (2023). Application and trends of motifs and 

styles on mosque ornamentation in Malaysia: From traditional to global. IOP 

Conference Series: Earth and Environmental Science, 1274, 012039. 

https://doi.org/10.1088/1755-1315/1274/1/012039 

Muhammad Salehuddin Zakaria, H. M. (2022). Pengaruh kepelbagaian budaya seni reka 

masjid di negara Asia. Kupas Seni, 46–58. 

Nasution, Z. M., & Harni, S. (2023). The art of calligraphy in a review of Islamic education. 

https://doi.org/10.59548/jed.v1i1.43 

Noor Hafiza Ismail, H. H. (2015). Keindahan rekabentuk masjid Melayu. In Prosiding 

Seminar Antarabangsa Ke-4 Arkeologi, Sejarah dan Budaya di Alam Melayu (p. 

413). Langkawi: Pusat Penyelidikan Langkawi Kampus Tuanku Abdul Halim 

Mu’adzam Syah, Langkawi. 

Qureshi, A. K. (2025). Islamic motifs and sacred geometry: Symbolism and interior design 

in the Wazir Khan Mosque, Lahore (1634–1641 CE). International Review of 

Humanities and Social Sciences, 8(2), 45–62. 

https://irjahss.com/index.php/ir/article/view/151 

Rashid, M. (2020). Aesthetic order in Islamic architecture: Geometry, proportion, and 

cosmic harmony. Architecture Research, 10(3), 45–58. 

https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i3g
https://doi.org/10.1386/ijia_00038_1
https://doi.org/10.32350/jitc.121.05
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.10.040
https://doi.org/10.61166/ikhsan.v2i2.51
https://doi.org/10.1088/1755-1315/1274/1/012039
https://doi.org/10.59548/jed.v1i1.43
https://irjahss.com/index.php/ir/article/view/151


Vol. 7 No. 1 (2025) Jurnal al-Haady 

21 

 

Reijers, W., & Coeckelbergh, M. (2020). Ricoeur’s hermeneutic concept of technical 

practice. In Interpreting technology: Philosophical and methodological issues (pp. 

45–67). Springer. https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-030-60272-7_3 

The aesthetic discourse of decorative art: Islamic civilization as a model. (2022). RIMAK 

International Journal of Humanities and Social Sciences, 4(1), 635–655. 

https://doi.org/10.47832/2717-8293.15.44 

Toipah, T. (2020). The treasure arts and Islamic cultures: Mosques’ architectures and 

calligraphies in archipelago. TOS, 9(1), 13–28. 

https://doi.org/10.21580/TOS.V9I1.5359 

Trimarchi, N. (2025). Harmonising humanity with nature: Metaphor, the person, and art’s 

higher meaning. Philosophy Documentation Center. 

https://philpapers.org/rec/TRIHHW 

Valkama, L. (2025). Meaning in architectural heritage: Meaning through change, 

permanence and intervention [Doctoral dissertation, Aalto University]. Aalto 

University Repository. https://aaltodoc.aalto.fi/items/f5d1f1f2-0542-4805-9513-

df82f1d38742 

Zahra, F., & Bin Shahir, S. (2022). The aesthetic value and spiritual aesthetics of Islamic 

ornaments in Islamic architecture. Journal of Islamic Thought and Civilization, 

12(1), 164–175. https://doi.org/10.32350/jitc.121.08 

Zawavi, M. Z. A., & Norahida, M. (2024). Tulisan Jawi di Negeri Pahang: Cabaran dan 

harapan. Jurnal al-Haady, Universiti Islam Pahang Sultan Ahmad Shah 

(UnIPSAS). Diterima 18 November 2024, disemak 4 Disember 2024, diterbitkan 

31 Disember 2024. 

https://ejournal.unipsas.edu.my/index.php/haady/article/view/383/313 

 

https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-030-60272-7_3
https://doi.org/10.47832/2717-8293.15.44
https://doi.org/10.21580/TOS.V9I1.5359
https://philpapers.org/rec/TRIHHW
https://aaltodoc.aalto.fi/items/f5d1f1f2-0542-4805-9513-df82f1d38742
https://aaltodoc.aalto.fi/items/f5d1f1f2-0542-4805-9513-df82f1d38742
https://doi.org/10.32350/jitc.121.08
https://ejournal.unipsas.edu.my/index.php/haady/article/view/383/313

